
PRADIPTA BANIN

SEBUAH FAKTA 
ATAU SEBUAH TUDUHAN

JANGAN SEKALI-KALI ENGKAU
MELUPAKAN GURUMU

ADAB DIATAS
ILMU

WONG LIYO
NGERTI OPO

PESANTREN

FEODALISME

PESANTREN



Salam Redaksi

Sebuah Tuduhan Keji Terhadap
Pesantren

esantren. Sebuah nama
yang sudah berabad-abad
hidup dalam denyut nadi
bangsa Indonesia.

   Faktanya, pesantren justru memiliki tradisi
intelektual yang sangat terbuka. Forum Bahtsul
Masail, misalnya, adalah wadah di mana para santri
beradu argumen, menimbang dalil, dan
menantang pandangan dengan cara yang santun.
Di situ, kritik dan gagasan berjalan beriringan
dalam bingkai adab. Maka, apa yang tampak
sebagai “ketundukan” sejatinya adalah etika
belajar: menghormati guru tanpa menutup nalar,
menjaga sopan santun tanpa mematikan daya
pikir. Kini, semakin banyak kalangan muda
pesantren yang membaca ulang konsep
hubungan kiai dan santri. Bahwa di sana bukan
sekadar relasi hierarkis, melainkan relasi etis—
sebuah ruang pembelajaran nilai. Pesantren tidak
menuntut santri untuk pasrah membuta,
melainkan mengajarkan bagaimana cara
menempatkan diri di hadapan ilmu, adab, dan
guru.
   Edisi kali ini hadir untuk mengupas tuntas
pertanyaan yang selama ini bergaung: Apakah
feodalisme di pesantren benar-benar ada, atau
hanya tuduhan belaka? Melalui tulisan-tulisan
reflektif Widodari genk, kami mencoba membuka
jendela baru dalam membaca dunia pesantren.
      Semoga setiap halaman majalah ini menjadi
ajakan untuk memahami pesantren dengan
kacamata yang lebih jernih: bahwa di balik segala
tradisinya, pesantren terus bergerak, berpikir, dan
menyesuaikan diri tanpa kehilangan akarnya.
         Selamat     membaca,     jangan    lupa    minta
ditemani secangkir kopi.

P
Ia bukan sekadar lembaga
pendidikan, tapi juga rumah
kebudayaan yang membentuk
wajah Islam di Nusantara. Dari
pesantrenlah lahir para ulama
karismatik, pejuang
kemerdekaan, cendekiawan
berpengaruh, hingga tokoh-
tokoh publik yang membawa
semangat keislaman dan
kebangsaan sekaligus. Tak
berlebihan jika pesantren
disebut sebagai lembaga
pendidikan tertua dan paling
autentik di negeri ini.
     Namun, di balik kebesaran
itu, muncul sebuah tudingan
yang kerap disematkan:
pesantren adalah lembaga
feodal. Kiai dianggap terlalu
dihormati, santri dinilai terlalu
tunduk, dan tradisi ta’dzim
sering dipandang sebagai
bentuk ketidakbebasan berpikir.
Benarkah demikian? Apakah
benar pesantren menutup pintu
kritik dan hanya menumbuhkan
budaya patuh tanpa logika?

Oleh:  Muhammad Muhyiddin 

1

PRADIPTA BANIN

SEBUAH TUDUHAN KEJI



Daftar IsiDaftar Isi

1.Salam Redaksi

2.Daftar Isi

3.

11.
15.

17.
19.
26.4.

Halaman

28.

Struktur
Kepengurusan

2DAFTAR ISI

Artikel Ilmiah
Feodalisme Pesantren :

Menjaga Keseimbangan
Antara Adab, Hierarki, dan

Kebebasan Berpikir

Telaah Kasus
Pluralitas Budaya Pesantren
Dalam Menghormati Guru

Dalam Kacamata Asy-
Syathibi

Opini Ilmiah
Menjawab Tuduhan

Feodalisme di Pesantren:
Antara Adab, Ilmu, dan

Otoritas

Artikel Populer
Antara Ta’dzim dan Feodalisme: 
Argumen pembenaran terhadap

dan oleh kaum santri 

Fiqh Aktual
“Antara Ta’dzim dan Feodalisme:
Membaca Makna di Balik Tradisi

Membungkuk dan Ngesot di
Hadapan Kiai”

Cerpen
Kesenjangan antara Feodalisme 

dan Rasa Cinta serta Ta'dhim
dalam Pesantren

Puisi
1.Di Antara Khidmat dan Tuduhan
2.HUJAN
3.Terompah pak tua

31. TTS

Sebuah Tuduhan Keji
Terhadap Pesantren



STARTING LINE UP
PELINDUNG

KH. Abdul Ghafarrozin

PENANGGUNG JAWAB
Pradipta Banin

(Pengasuh)

PEMBINA
K. Ahmad Turmudzi

(Wali Kelas Tercinta) KONTRIBUTOR
Muhajir
Faizul

Chanif Madrid
Toyib Dakhia

Jihad Fikri
Ilham

em.muhyie

DONATUR

Raffli, Farel, Faqih, Husni, Zaki, Muzakki, Il Il,
Umam, Ni’am, Syofi, Niki, Fatkhul, Faiz Hasani,
Agus, Fasha, Najih, Hikam, Bakoh, Angga, Faiz

Akmal, Habiburrohman, Rizky Ananta

LAYOTER

Maup

EDITOR &

em.muhyie

PENASIHAT KELAS
Mbah Sam

Mbah Tsaqib
Lek Alka
(Sesepuh)

Starting Line up PRADIPTA BANIN

STARTING LINE UP

3 STARTING LINE UP



1

 1. Onghokham. Majalah Tempo, 13 Mei 1978.
 2. Furnivall, dikutip dalam Swantoro dan Bambang S.U., Feodalisme, hlm. 278.

PENDAHULUAN
 Feodalisme adalah sistem sosial yang
menempati seseorang atau kelas sosial
pada derajat yang tinggi, sehingga
tercipta hubungan hierarki antara
pengusaha dan bawahan. Paham ini
muncul di Prancis sekitar abad ke-16
dan mirip sistem kasta. Dalam
pesantren, gejala feodalisme tampak
ketika penghormatan kepada kiai
berubah menjadi pemujaan
berlebihan. Padahal, adab terhadap
guru seharusnya dilandasi keilmuan
dan keikhlasan, bukan ketundukan
mutlak yang berlebihan. Karena itu,
feodalisme di pesantren perlu agar di
nilai kesederhanaan, keilmuan, dan
semangat kritis tetap terjaga.

———————————————————

FEODALISME PESANTREN : MENJAGA KESEIMBANGAN
ANTARA ADAB, HIERARKI, DAN KEBEBASAN BERPIKIR.

Oleh : Muhammad Ilhamur Rohman

 Demikian juga feodalisme di negara
Indonesia tidak sama seperti
feodalisme yang berkembang di Barat
pada abad pertengahan, karena
diantara keduanya tidak mempunyai
budaya yang serupa. Onghokham
menegaskan bahwa feodalisme di
Indonesia lebih terkait dengan
Masyarakat yang berstruktur priyayi
dan wong cilik khususnya di Jawa.[1] 
 Pengikut para raja atau tuan-tuannya
diikat dalam konsep manunggaling
kawula lan gusti, yakni bersatunya tuan
dan bawahan. Kehendak Gusti yang
dipertuan secara otomatis harus
dilaksanakan.[2] 
 Konsep manunggaling kawula lan
gusti dalam konteks Jawa
menunjukkan bahwa rakyat tunduk
pada penguasa bukan hanya karena
kekuasaan. Namun kerena dianggap
bagian dari kehendak Tuhan. Taat pada
pengusaha berarti taat pada Tuhan,
sedangkan melawan berarti dianggap
menentang tatanan spiritual. Akan
tetapi, ketika cara berpikir nya ini
berpindah ke lingkungan pesantren
tanpa pemurnian makna, maka relasi
antara kiai dan santri bisa bergeser
menjadi hierarki yang berlebihan.
Artinya Santri tidak lagi memuliakan
kiai karena keilmuannya, melainkan
karena posisi simboliknya yang
dianggap setara dengan Gusti.

Artikel IlmiahPRADIPTA BANIN

4KESEIMBANGAN ADAB....



3.Noval Afif (Ketua PMII Rayon Tebu Ireng), Feodalisme di Pesantren, Mitos atau Realita,
https://pmiljombang.orid/feodalisme-di-pesantren-mitos-atau-realita/, diakses 01 Agustus 2025.
4.Pahlevi, Rizky. “Feodalisme Pesantren?” Kompasiana, 25 Okt. 2025, https://www.kompasiana.com/feodalisme-
pesantren.
5.NU Online Jateng, Pesantren dan Tuduhan Feodalisme

 Feodalisme di pesantren bukan hakikatnya,
melainkan gejala sosial akibat
penghormatan berlebihan pada kiai yang
perlu diwaspadai agar tak berdampak
negative..[3]. Begitu juga Pesantren
merupakan lembaga pendidikan Islam yang
telah mengakar kuat dalam kehidupan
umat Muslim Indonesia, dengan sistem
yang menekankan kedisiplinan, ketundukan
kepada guru, serta penghormatan terhadap
ilmu dan adab. Namun, di balik nilai luhur
tersebut, muncul pertanyaan apakah
terdapat unsur feodalisme di dalamnya,
mengingat relasi antara kiai dan santri kerap
menunjukkan pola hirarkis seperti dalam
sistem sosial feodal. Tradisi berlebihan
seperti berjalan menunduk di depan kyai
dan jonggok berlebihan, padahal sebagian
merupakan warisan budaya ketimuran,
bukan ajaran Islam murni. Dalam Islam,
penghormatan terhadap guru memang
penting, tetapi tidak boleh mengarah pada
pengkultusan individu atau menumpulkan
nalar kritis. Nabi Muhammad SAW telah
mencontohkan hubungan yang egaliter
antara guru dan murid, di mana beliau
duduk sejajar dengan sahabat-sahabatnya
tanpa jarak sosial. Karena itu, pesantren
perlu menjaga keseimbangan antara
penghormatan dan kebebasan berpikir agar
tidak terjebak dalam sistem feodal yang
membungkam nalar. Dengan demikian,
pesantren tetap menjadi lembaga yang
melahirkan generasi Muslim yang
berakhlak, kritis, dan berdaya—selaras
dengan semangat Islam yang
menempatkan ilmu dan kemanusiiaan di
atas hierarki sosial.[4] 

———————————————————

 Akan tetapi ada perbedaan mendasar
terkait pesantren dan feodalisme.
Hubungan antara kyai dan santri
berlandaskan penghormatan dan
sprilitualitas, bukan kekuasaan atau
ekonomi seperti apa yang sudah penulis
paparkan diatas.[5] Pesantren berbeda
dari sistem feodal karena hubungan kiai
dan santri didasari penghormatan dan
ilmu, bukan kekuasaan atau ekonomi.
Kiai dihormati sebagai pembimbing
ruhani, bukan penguasa. Namun,
feodalisme bisa muncul jika
penghormatan berubah menjadi hierarki.
Oleh karena itu, pesantren harus
menjaga keseimbangan antara adab dan
kebebasan berpikir agar tetap menjadi
tempat yang memuliakan ilmu dan
membebaskan manusia hanya untuk
beribadah kepada Allah.

PRADIPTA BANIN

5

Artikel Ilmiah

KESEIMBANGAN ADAB....



6.Kuntowijoyo. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Bentang, 2013, hlm. 156–158.
7.Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka, 1984, hlm. 112–115.
8.Khasanah Pesantren, Pesantren, Feodalisme, dan Transformasi Sosial Keagamaan,
https://tidarislam.co/pesantren-feodalisme-dan-transformasi-sosial-keagamaan/, diakses 02 Agustus 2025.

PEMBAHASAN
 Feodalisme berasal dari kata feodum atau fief, yang berarti
tanah atau wilayah kekuasaan yang diberikan oleh raja kepada
bangsawan sebagai imbalan atas kesetiaan dan jasa mereka.
Sistem ini berkembang di Eropa pada Abad Pertengahan,
terutama antara abad ke-9 hingga ke-15, setelah runtuhnya
Kekaisaran Romawi Barat. Dalam sistem feodal, masyarakat
terbagi secara hierarkis: raja berada di puncak, diikuti oleh
bangsawan (tuan tanah), kesatria, dan rakyat biasa atau
petani. Hubungan antara penguasa dan rakyat bersifat timbal
balik—rakyat memberikan tenaga dan hasil bumi, sementara
bangsawan memberikan perlindungan.[6] 
 Di luar Eropa, seperti di Asia termasuk Indonesia, feodalisme
muncul dalam bentuk yang berbeda. Di Jawa misalnya,
struktur sosial terbentuk antara golongan priyayi (bangsawan,
pejabat, dan pemimpin) dan wong cilik (rakyat biasa).
Feodalisme di Indonesia lebih bersifat kultural dan simbolik
daripada ekonomi, karena berkaitan erat dengan
penghormatan terhadap kekuasaan dan nilai spiritual.
Dengan demikian, meskipun istilah “feodalisme” berasal dari
Barat, bentuk dan maknanya menyesuaikan dengan konteks
budaya lokal, termasuk dalam tradisi Jawa dan pesantren.[7] 

———————————————————

1

 Dulu, wujud dari feodalisme bisa berbentuk Kerajaan, dan system Kerajaan ini berdampak
pada relasi tuan dan budak.[8] Dalam sistem kerajaan, struktur sosial terbentuk secara hierarkis
dan kaku yakni raja berada di puncak sebagai simbol kekuasaan absolut, sementara rakyat
berada di posisi kelas bawah sebagai pihak yang tunduk dan patuh. Jika rakyat melawan
artinya ia melawan Hierarki kekuasaan raja. Pola relasi ini tidak hanya menciptakan
ketimpangan sosial, tetapi juga melahirkan budaya kepatuhan tanpa kritik. Sisa-sisa pola
semacam ini kemudian terbawa ke dalam berbagai bentuk institusi sosial, termasuk lembaga
keagamaan seperti pesantren. Dalam konteks pesantren, meskipun tidak berbentuk kerajaan,
relasi antara kiai dan santri kadang mereproduksi pola serupa—di mana kiai dipandang
sebagai figur otoritatif yang sulit digugat. Akibatnya, nilai-nilai egaliter yang seharusnya hidup
dalam Islam terkadang tereduksi oleh budaya hierarkis yang diwarisi dari sistem feodal tradisi
masa lampau.
 Selain dibentuk oleh budaya, pola seperti ini juga dipengaruhi oleh aturan-aturan agama
Islam, seperti kewajiban untuk menghormati guru. Karena norma ini, komunitas pesantren
telah menetapkan suatu derivasi (asal usul) yang menyatakan bahwa mereka tidak akan
diberkati jika tidak memperlakukan orang lain dengan hormat. Hal ini mengarah pada
pengembangan sikap ketaatan tanpa batas. "Sami'na wa atho'na" mengacu pada
mendengarkan dan mengikuti semua instruksi kyai. Dengan kata lain, para santri percaya
bahwa apa pun yang dikatakan dan dilakukan kyai adalah benar dan harus diikuti.[9]

PRADIPTA BANIN

6

Artikel Ilmiah

KESEIMBANGAN ADAB....



 Meskipun tradisi khidmah di pesantren tampak menyerupai pola feodal karena adanya
ketaatan santri kepada kiai, sejatinya keduanya berbeda secara mendasar. Ketaatan
santri dalam khidmah berlandaskan pada nilai moral, spiritual, dan penghormatan
terhadap ilmu, bukan pada dominasi kekuasaan. Oleh karena itu, hubungan kiai dan
santri lebih mencerminkan ikatan etis dan religius yang lahir dari keteladanan,
kesederhanaan, serta keilmuan kiai, bukan bentuk feodalisme dalam arti sosial-politik.
[10]

1

 Di pesantren, santri menghormati kyai sebagai pemimpin spiritual dan guru ilmu
agama. Hubungan ini kadang terlihat hierarkis, mirip feodalisme, karena santri tunduk
pada arahan kyai. Namun, kekuasaan kyai bersifat moral dan spiritual, bukan ekonomi
atau politik. Seperti Tradisi khidmah, mengajarkan disiplin dan adab, sehingga hierarki
tetap menjadi sarana pendidikan yang positif. Meskipun demikian, penting bagi
pesantren untuk menjaga keseimbangan agar hierarki tidak berubah menjadi dominasi
mutlak. Santri tetap perlu diberi ruang untuk berpikir kritis, belajar mandiri, dan
mengembangkan kreativitas. Dengan demikian, penghormatan kepada kyai tidak
menghalangi pertumbuhan intelektual dan spiritual santri.. Dalam kitab Ta'lim al-
Muta'allim, ada sebuah syair yang berbunyi. [11] 

———————————————————

وقد أنشدتُ في ذلك:
فظًا على كلِّ مُسلِمٍ هُ حِ وأوجِ
رأيتُ أحقَّ الحقِّ حَيَّ المُعَلِّمِ
لَعَدَّ حَيٍّ أن يُهدى إليه كرامةً
التعليمُ حَرفٌ واحدٌ ألفُ دِرهَمِ

Aku telah bersyair tentang hal itu:
Aku menasihatkan setiap Muslim agar menjaga kehormatan,
Sebab aku melihat yang paling berhak dihormati ialah guru.

Betapa mulianya bila kepadanya diberikan penghargaan,
Sebab satu huruf ilmu yang diajarkan nilainya seribu dirham.

Mengutip perkataan dari syaikh az-Zarnuji,
yakin.[12]

و من توفيره توفير أولادي ومن يتعلق به سواء تعلمه بالنسب أو بالسبب

"Termasuk dari memuliakan guru adalah
dengan memuliakan anak-anaknya, dan
orang yang masih memiliki hubunan dengan
gurunya, baik hubungan secara nasab
(keturunan) atau secara sebab (perantara)."

PRADIPTA BANIN

7

9.Pp. Al-Khoirot, Feodalisme Klasik dan Modern, Malang,
 Maret 2024, https://fatihsyuhud.com/feodalisme-klasik-dan-modern/, diakses 15 Agustus 2025.
10.Tebu Ireng Online, Dibalik Tuduhan Feodalisme dalam Tubuh Pesantren, https://tebuireng.online/di-
balik-tuduhan-feodalisme-dalam-tubuh-pesantren, diakses 11 Agustus 2025.
11.Syaikh az-Zarnuji, Ta'lim al-Muta'allim, hlm. 28.
12.)Imam az-Zarnuji, Ta'lim al-Muta'allim Thariqut Ta'allum, Beirut: Dar al-Kutub Ilmiah, hlm. 48.

KESEIMBANGAN ADAB....

Artikel Ilmiah



———————————————————

1

13.Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. LP3ES, 1982.
14.Wahid, Abdurrahman. Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan. Desantara, 1999.
15.K.H. Abdurrahman Wahid, Kepemimpinan dalam Pengembangan Pesantren, 1978, https://gusdur.net/kepemimpinan-
dalam-pengembangan-pesantren/?utm_source-chatgpt.com, diakses 03 Agustus 2025.

 Permasalahannya adalah tidak sedikit
kalangan yang memanfaatkan dogma
tersebut untuk melakukan hal-hal yang
menyimpang dari syariat dengan iming-
iming keberkahan ilmu pada muridnya.
Ajaran tentang khidmah dan
keberkahan ilmu diposisikan sedemikian
absolut sehingga relasi kiai dan santri
berpotensi mengalami distorsi makna,
dari pengabdian yang tulus menjadi
relasi kuasa yang tidak seimbang. [13] 
 Hal serupa juga dikritisi oleh Gus Dur
yang menitik beratkan pada pentingnya
membedakan penghormatan pada kiai
dengan praktik feodalisme yang
berkembang. [14] Pemikiran Gus Dur
terutama dalam esainya
"Kepemimpinan dalam Pengembangan
Pesantren", menyodorkan alternatif
pemahaman di mana posisi kyai lebih
dilihat sebagai figur moral dan
intelektual, bukan simbol kekuasaan
absolut.[15] 

 Tradisi yang kuat tidak boleh
menjadi sesuatu hal penolakan,
sebab hakekatnya tradisi adalah
Nilai, bukan pembentukan yang
bersifat lahiriah. Dengan
membuka dialog antara kyai dan
nalar santri yang sehat, maka
pesantren justru memperkuat
hubungan sebagai lembaga
yang berakar pada spiritualitas
yang berubah menjadi manusia
yang maju. 

PRADIPTA BANIN

8

 Dalam Wacana kepemimpinan egaliter
dalam paradigma Gus Dur, otoritas lahir dari
kualitas keilmuan, keluasan wawasan, dan
keteladanan akhlak, bukan dari warisan
sosial atau ketaatan buta para santri.
idealnya bukanlah sosok yang menuntut
kepatuhan, melainkan yang mengilhami
kesadaran moral dan membimbing murid
untuk mandiri secara intelektual. Gus Dur
menegaskan bahwa apabila kepemimpinan
direduksi menjadi bentuk kekuasaan
simbolik, maka pesantren akan kehilangan
ruh pembebasnya. Relasi kiai-santri berubah
menjadi vertikal dan kaku, padahal esensi
pendidikan Islam adalah dialogis. Dalam
konteks ini, kiai berperan bukan sebagai
“tuan” yang menentukan nasib, melainkan
sebagai murabbi pembimbing yang
menuntun proses penyadaran spiritual dan
intelektual murid. Begitu juga beliau,
menekankan pentingnya pesantren menjadi
lembaga sosial yang terbuka oleh ruang dan
waktu terhadap kritik dan pembaruan yang
sopan dan akal sehat. 

Artikel Ilmiah

KESEIMBANGAN ADAB....



16.KH. MA. Sahal Mahfudh, Nuansa Fiqih Sosial, Yogyakarta: LKiS, Cetakan I, 1994, hlm. 52.
17.Nurul Isnaini, Ma'had Aly Pesantren Maslakil Huda fi Ushul Al-Fiqh, Persimpangan Diantara Khidmah
Santri dan Tuduhan Feodalisme, diakses 03 Agustus 2025.

 Di Kutib buku nuansa fiqh sosial,forum pergulatan
intelektual antara tradisi kepatuhan di lingkungan
pesantren dan semangat tajdid yang menuntut
pembaruan pemikiran Islam agar senantiasa
relevan dengan dinamika zaman. Kepatuhan
mutlak terhadap guru tanpa ruang dialog dinilai
berpotensi menimbulkan stagnasi intelektual dan
kejumudan fikih, sebagaimana pernah terjadi
dalam sejarah Islam. Pertanyaan santri mengenai
eksistensi tajdid di era modern menjadi refleksi
kritis atas urgensi reaktualisasi ajaran Islam, agar
tidak berhenti pada tataran konsep normatif
semata, melainkan terwujud dalam praksis sosial
yang nyata. Dalam hakikatnya, tajdid bukanlah
upaya meniru modernisme Barat, melainkan
gerakan untuk memurnikan, menjernihkan, dan
memperbarui pemahaman Islam melalui semangat
ijtihad, sehingga fikih tetap mampu menjawab
tantangan zaman dengan berpijak pada nilai-nilai
keislaman yang autentik dan kontekstual.[16] 
 Dari aspek dasar hubungan Feodalisme dan adab,
maka relasi antara kiai dan santri didasarkan pada
penghormatan, pengabdian, dan nilai-nilai spiritual.
Santri menghormati kiai karena keilmuannya,
bukan karena paksaan atau kekuasaan absolut.
Sebagiamana keterangan dalam kitab Ta’lim Al-
Mutaallim: “Mereka yang mencari pengetahuan
hendaklah selalu ingat bahwa mereka tidak akan
pernah mendapatkan pengetahuan atau
pengetahuan tidak akan berguna, kecuali kalau dia
menaruh hormat kepada guru yang
mengajarkannya. Hormat kepada guru bukan
hanya sekedar patuh sebagaimana dikatakan oleh
sayidina ali, “saya ini hamba dari seorang yang
mengajar saya, walaupun hanya sat kata saja”.[17].
Paragraf itu ingin menegaskan bahwa pesantren
tidak bisa disamakan dengan sistem feodalisme.
Hubungan kiai dan santri bukan hierarki kekuasaan,
melainkan relasi adab, ilmu, dan spiritualitas.
———————————————————

1

   Penghormatan antara santri dan
kyai bukanlah penindasan, namun
bagian dari etika keilmuan jalan
menuju keberkahan ilmu. Secara
eksistensi santri mencari makna
hidup di dunia. Dengan
menghormati kyai secara utuh
dan santri bertanggungjawab dan
mengaktualisasikan diri sebagai
manusia berilmu dan berakhlak.
Pesantren, dengan demikian,
menjadi laboratorium eksistensial:
bukan mengekang, tetapi
membimbing santri menjadi diri
sendiri dalam kerangka spiritual
dan intelektual.

PRADIPTA BANIN

9

Artikel Ilmiah

KESEIMBANGAN ADAB....



1

KESIMPULAN
 Feodalisme pesantren bukan bagian dari esensi pesantren, melainkan dari
gejala-gejala sosial akibat penyempitan makna adab: hubungan antara kyai dan
santri seharusnya berdasarkan penghormatan, bukan kentundukan secara buta
mutlak, sehingga jika adab dipahami secara mendalam maka melahirkan secara
moral, spiritual, dan intelektual seimbang. idealnya pesantren menjadi tempat
santri berpikir kritis, menjaga adab, dan menemukan jati diri sebagai manusia
berilmu, sementara revitalisasi adab perlu dilakukan agar tidak sekadar tata
krama formal, tetapi kesadaran spiritual untuk menghormati ilmu dan
meneladani akhlak. Dengan keseimbangan antara khidmah dan kebebasan
berpikir, pesantren akan menghasilkan generasi Muslim yang taat, cerdas, dan
berdaya, menjadikan tradisi penghormatan sebagai sumber moralitas dan
kemandirian intelektual, bukan ketergantungan.

PRADIPTA BANIN

10

Artikel Ilmiah

KESEIMBANGAN ADAB....



     Dalam hal ini, Kiai Sahal dalam
bukunya, Nuansa Fiqh
Sosialmenyatakan hal yang
kurang lebih sama:
“Kalau dilihat dari sejarah
munculnya pesantren dan
penerapan ajaran 'aqidah dan
syari'ah pada masyarakat
pendukungnya, tidaklah
berlebihan apabila disebut,
pesantren itu merupakan
kesatuan dalam keragaman.
Kesatuan dalam pemihakannya
dalam Islam Sunni, kesatuan
dalam misinya yaitu
menyampaikan dakwah dan
pesan keagamaan kepada
masyarakatnya di samping
lembaga yang menekuni
tafaqquh fiddin. Namun
pesantren beragam dalam cara,
metoda, taktik dan strategi
untuk melakukan dakwahnya.
Bahkan dalam satusisi
dakwahnya sekalipun, seperti
yang tercermin dalam pola
pendidikannya.”

Pluralitas Budaya
Pesantren Dalam
Menghormati Guru
Dalam Kacamata
Asy-Syathibi
Oleh:  Ahmad Faizul  Albab 

     Pesantren sebagai lembaga Pendidikan islam
merupakangambaran bagaimana islam
tradisional di Indonesia. Hal inidapat dilihat dari
tradisi yang dipelihara dalam lembaga ini,
sehingga menjadikannya sebagai sub kultur dari
kultur islam di Indonesia. Bahkan dalam setiap
pesantren akan memiliki coraktersendiri yang
membedakannya. Sebagai contoh,
PesantrenTebuireng di Jombang akan memiliki
budaya yang berbedadengan Pesantren Ngruki
di Solo. Hal ini disebabkan oleh kemampuan
pesantren dalam menghadapi setiap
problematikayang dihadapi.
   Pesantren merupakan lembaga Pendidikan
islam tertua di Indonesia dengan sistem pola
asuh selama 24 jam. Model sepertiini menjadikan
Kiai dan santri sebagai hubungan epistemologis,
parental, primordial dan juga menjadi role-
model. Kiai sabagaisentral epistemologis karena
mereka adalah sumberpengetahuan, adab dan
represantasi keilmuan dalam pesantren. Ada
pesantren yang memiliki corak penguatan ilmu
haditskarena Pengasuhnya memiliki konsentrasi
di bidang hadits. Dan begitu seterusnya.
Hubungan parental mengindikasikan bahwaKiai
adalah sosok pengganti dari orang tua sebagai
pendidik. Orang tua akan mempercayakan
segenap unit pesantren untukmendidik
anaknya.

Kiai Sebagai Basis Budaya Khas Dalam Pesantren

Telaah Kasus PRADIPTA BANIN

11 BUDAYA MENGHORMATI....



     Lebih lanjut Kiai Sahal menekankan bahwa corak kultur sebuahpesantren tidak hanya
dipengaruhi oleh improvisasi dariKiainya, namun juga oleh budaya yang mengitati dunia
pesantren, Kiai Sahal mengungkapkan:
     “Persoalan yang terakhir dapat dimengerti, karena dipengaruhioleh pendiri pesantren
dan masyarakat pendukungnya, atausalah satu dari dua faktor tersebut. Kedua faktor itu
berkaitandengan tantangan yang ada dan jawaban yang muncul. Bahkanhubungan
saling mempengaruhi ini terus berlangsung pada periode pengasuh pengganti. Hanya
saja pesantren itusebenarnya sangat tergantung kepada pengasuh sebagai elemenyang
paling esensial dan pemegang otoritas di pesantren. Karena itu pula, arah, taktik, strategi,
sistem dan organisasipendidikan dalam pesantren sangat dipengaruhi oleh
pengasuhnya.”

Bagaimana Signifikansi (dalalah) Menghormati Guru dalam Budaya Khas
Pesantren?

     Seringkali kita temui berbagai opini public terhadap budaya menghormati guru di
pesantren sebagai tindakan yang tidak perlu untuk dilakukan. Banyak sekali komentar-
komentar miring, baik di dunia maya maupun nyata akan budaya nundukdi depan Kiai,
mencium tangan bahkan budaya berebut sisa makanan dari Guru. Hal ini dianggap
sebagai sesuatu yang berlebihan, tidak sesuai dengan ajaran islam dan seharusnya
budaya seperti ini ditinggalkan jauh-jauh. Salah satu opini mereka adalah penghormatan
yang mutlak hanyalah kepada Allah, sebagai Dzat yang mutlak. Dari sini, penulis
mencoba mengarahkan bahwa opini tersebut harus didialogkan ulang dengan mencoba
memaknai secara objektif terhadap arti “mengambil berkah dari guru”.
      Sebagai rujukan, penulis akan mengutip pengertian yang ditulis oleh Sayyid
Muhammad dalam bukunya “Mafahim Yajibu An Tushohah”. Beliau sendiri menyatakan
keprihatinan akan makna dari “ngalap berkah” yang lazim dilakukan oleh masyarakat
muslim, sebagai contoh dalam dunia pesantren. Ngalap berkah sering kali disalahartikan
sebagai sebuahtindakan yang berlebihan, bahkan cenderung dinilai sebagai perbuatan
syirik dan menyesatkan. Sebagai respon, Sayyid Muhammad mengawali dengan
memberikan pengertian dari “Ngalap Berkah” (tabarruk): Yaitu setiap tindakan tawassul
(perantara) untuk mendekat diri kepada Allah melalui sosok yang dianggap sebagai
seorang yang telah dekat kepada Allah dan merasa bahwa orang yang mencari
keberkahan masih jauh dari-Nya.
      Sedangkan makna berkah itu sendiri memiliki berbagai macam definisi. Al Asfahani
memberikan pengertian: menetapnya kebaikan yang bersifat ketuhanan pada sesuatu.
Muhammad al Kafawi memberikan pengertian secara lebih jelas: berkembang dan
tambahnya sesuatu, baik bersifat empiric maupun tidak, nilai moralitas, perasaan positif
pada diri seseorang terhadap kehidupannya, baik dari segi materi maupun moral yang
menjadi kebahagiaan di dunia dan kesempurnaan pahala di akhirat. Sehingga dari
pengertian ini, mengindikasikan akan adanya perbedaan dalam perilaku untuk
mengambil berkah. Baik perbedaan itu diakibatkan perbedaan objek keberkahan, yaitu
manusia, tempat dan waktu. Maupun perbedaan dari segi budaya yang
mempengaruhinya. 

PRADIPTA BANIN

12

Telaah Kasus

BUDAYA MENGHORMATI....



           Dari sini penulis akan mencoba mendudukkan permasalahan perbedaan
penghormatan terhadap guru sebagai cara mencapai keberkahan karena
pluralitas budaya, terutama budaya pesantren.
         Dari berbagai cara untuk menghormati guru, yang telah diketahui oleh
khalayak santri, penulis akan mencoba mendialogkannya dengan budaya khas
yang ada di setiap pesantren. Setiap pesantren akan memiliki budaya
tersendiri dalam menghormati guru, sebagai bentuk untuk mencari
keberkahan atau ridho darinya. Hal ini karena dalam syariat(baca: Al-Qur’an
dan Hadits) penghormatan terhadap guru tidak dijelaskan secara terperinci.
Adapun penghormatan Sahabat kepada Rasulullah sebagai dalam mengambil
keberkahan adalah bentuk tersendiri yang tidak bisa diterapkan pada selain
Rasulullah. Ambil contoh para sahabat yang mengambil bekas darah
Rasulullah lalu meminumnya. Dan hal ini tentu saja tidak boleh dilakukan
pada diri selain Rasulullah.

Pluralitas Budaya Pesantren Dalam Menghormati
Guru dalam Kacamata Asy-Syathibi

           Perintah untuk menghormati guru dapat salah satunya ditulis
oleh Mbah Hasyim dalam bukunya, Adabul ‘Alim Wal Muta’allim:
Asy-Syamasahi mengutip perkataan Rasulullah bahwa: “Barang
siapa yang menghormati orang alim maka sesungguhnya dia
hanyalah menghormati Allah, dan barang siapa merendahkan orang
alim, maka sejatinya dia hanyalah merendahkan Allah dan Rasul-
Nya.” Hal ini karena orang alim memiliki derajat yang tinggi karena
dia diberi ilmu oleh Allah (Qur’an Surat Al Mujadilah Ayat 11), bukan
karena pribadinya. Dari hadits tersebut dapat disimpulkan bahwa
perintah untuk menghormati guru adalah sebuah keharusan.
Namun permasalahannya adalah bagaimana cara kita untuk
menghormati guru. 
       Mengenai hal ini, Kiai Hasyim Asy’ari telah memberikan dua
belas bentuk-bentuk penghormatan terhadap guru. Jauh
sebelumnya, penulis buku Ta’lim Al Muta’allim juga telah
menggariskan berbagai poin dalam menghormati guru. Terlepas
dari semua pendapat yang telah dituliskan tersebut, menurut
hemat penulis, garis besar cara-cara untuk menghormati guru
adalah produk yang lahir dari sebuah budaya melalui proses
pengejawantahan perilaku Nabi dan Para Sahabat. Hal ini karena
perilaku para sahabat terhadap Nabi tidak bisa serta-merta dijadikan
sebagai landasan untuk menghormati guru secara mutlak. Karena
terdapat batasan-batasan nilai yang menjadi pembeda. Sehingga
ketika penulis menyatakan bahwa bentuk penghormatan pada guru
adalah sebuah produk improvisasi budaya adalah sebuah hal yang
tidak terlalu berlebihan.

PRADIPTA BANIN

13

Telaah Kasus

BUDAYA MENGHORMATI....



          Dalam hal sebuah budaya mampu memberikan warna
terhadap sebuah penetapan hukum syariat, Imam Syathibi
menyatakan bahwa perintah yang bersifat umum dan
mutlak akan berubah sesuai dengan zamannya. Perintah
tersebut dapat berubah sesuai dengan analisa dan
perubahan adat kebiasaan. Misal, dalam al Qur’an Allah
memerintahkan untuk berbuat baik dan adil kepada
siapapun. Maksud dari berbuat baik dan adiltersebut tidak
diperinci oleh Allah. Sehingga untuk menentukan
tafsirannya, maka seseorang dituntut untuk menggunakan
argumentasi dan kondisi sosial yang ada. Dialog antara
budaya dan hukum inilah yang menjadi ciri khas fiqh yang
mampu berubah sesuai dengan kondisi sosial.
      Berbagai macam budaya dalam menghormati Kiai
adalah bukti bahwa pesantren memiliki ciri khas tersendiri
dalam memaknai perintah untuk menghormati guru.
Pluralitas budaya pesantren ini tidak bisa ditabrakan satu
sama lain. Tidak bisa seorang dari satu pondok tertentu
menyalahkan budaya pondok lain yang menurutnya salah
dalam menghormati guru. Sehingga salah satu keunggulan
pesantren dengan berbagai macam bentuk budayanya
adalah kekayaan dalam memaknai perintah syariat, salah
satunya adalah menghormati guru. Oleh karena itu, kiai dan
lingkungan pesantren sebagai basis penetapan sebuah
budaya menjadi sentral yang tidak dapat diperdebatkan
keniscayaannya . Wallahu a’lam

- Dawuh Yai -- Dawuh Yai -- Dawuh Yai -
“Secanggih apapun akal santri, sehebat
apapun skill santri, sehafal apapun para

santri pada kitab-kitab yang dipelajarinya,
itu tidak ada artinya tanpa dilandasi akhlakul

karimah, moralitas yang baik dan perilaku
yang dapat ditiru”.

“Secanggih apapun akal santri, sehebat
apapun skill santri, sehafal apapun para

santri pada kitab-kitab yang dipelajarinya,
itu tidak ada artinya tanpa dilandasi akhlakul

karimah, moralitas yang baik dan perilaku
yang dapat ditiru”.

PRADIPTA BANIN

14

Telaah Kasus

BUDAYA MENGHORMATI....



4

Menjawab Tuduhan
Feodalisme di Pesantren:

Antara Adab, Ilmu, dan
Otoritas

  Dalam sejarah perjuangan kemerdekaan
Indonesia, pesantren telah membuktikan
diri sebagai kekuatan moral dan sosial
yang luar biasa. Kiai, dengan kharisma
dan ketulusannya, memimpin perlawanan
terhadap penjajah, membentuk laskar
Hizbullah, dan menyalakan semangat
jihad mempertahankan kemerdekaan
dengan puncaknya melalui Resolusi Jihad
22 Oktober 1945.

   Di sinilah muncul gap pemahaman antara
pandangan internal dan eksternal terhadap
budaya pesantren. Bagi orang dalam, itu
adalah ekspresi spiritual dan simbol adab.
Tetapi bagi sebagian pengamat, tradisi
tersebut bisa dianggap bentuk ketundukan
yang melampaui batas, bahkan dinilai
menghambat daya kritis santri terhadap
otoritas keilmuan.

MM

Oleh:  Muhaj ir  Safi ’udin

Opini Ilmiah PRADIPTA BANIN

15 MENJAWAB TUDUHAN….

Mendengar nama pesantren, yang
terbayang di benak banyak orang      
jfadalah sekelompok manusia yang

berusaha membersihkan hati, pikiran,
perkataan, dan perbuatannya dari hal-hal
yang kotor. Figur sentralnya adalah
kiaisosok yang mendapat amanah untuk
mendidik dengan sepenuh hati,
menuntun jiwa menuju kejernihan,
menorehkan tinta ilmu, serta mengukir
karakter pejuang dalam dada para santri.

   Memang, kehidupan di pesantren tampak
memiliki struktur yang berlapis. Ada kiai di
posisi tertinggi, para ustaz di tengah, dan
santri di bawah. Tradisi seperti mencium
tangan kiai, berjalan di belakang beliau,
atau menunggu giliran bicara sering
dianggap sebagai simbol ketundukan.
Padahal, di balik semua itu tersimpan
makna yang jauh lebih dalam sebuah
bentuk penghormatan terhadap ilmu dan
guru yang menjadi jalannya.

 Historisitas pesantren menunjukkan
bahwa lembaga ini bukan tempat
melahirkan kepatuhan buta, tetapi
melahirkan manusia merdeka yang
berakar pada nilai yu’allifur rijāl (mencetak
para tokoh) yang siap memperjuangkan
bangsanya di segala bidang kehidupan.

  Bagi kalangan pesantren, dengan referensi
primernya adalah kitab kuning
menegaskan bahwa kiai bukan sosok
penguasa, melainkan pendidik sejati. Ia
bukan orang yang minta ditaati tanpa
alasan, tetapi guru yang memikul tanggung
jawab besar membimbing santri agar
tumbuh secara moral, spiritual, dan
intelektual.



Banyak kritik muncul karena orang salah paham
tentang apa yang dimaksud adab di pesantren.
Mereka mengira struktur yang ada adalah feodal,
padahal sebenarnya berbeda jauh. Feodal berarti
sistem di mana bawahan harus tunduk tanpa
alasan, sering bernuansa perbudakan. berbeda
dengan tuduhan feodal, adab di pesantren bukan
mengekang santri, justru membimbing santri
agar menghormati ilmu dan guru dengan
kesadaran, bukan paksaan.

Dari sini, terlihat jelas bahwa, bahwa perbedaan mendasar antara feodalisme dan kultur
pesantren terletak pada sifatnya. Feodalisme cenderung anti-kritik dan otoriter, sementara
budaya pesantren justru mengutamakan musyawarah dan memberi ruang bagi diskusi ilmiah,
tentu dengan tetap menjunjung etika dan adab yang diajarkan dalam khazanah Islam. Jadi,
pesantren bukan tentang ketaatan buta, tapi tentang membentuk santri yang siap menghadapi
dunia dengan kepala cerdas dan hati yang mulia

4

Sementara itu, santri bukan bawahan, melainkan
penjelajah ilmu. Mereka menjalani proses
panjang dengan kesabaran, kerendahan hati, dan
niat tulus untuk memahami kehidupan lewat
bimbingan gurunya.

Dengan kata lain, ketika santri menundukkan diri, mendengarkan, atau menghormati kiai, itu
bukan bentuk penindasan atau dominasi, melainkan praktik pendidikan. Salah satu bukti
konkretnya yaitu adanya sistem musyawarah atau bathsul masail dipesantren. Dalam bathsul
masail, santri bebas mengajukan pertanyaan, menyampaikan argumen, dan mengkritisi jawaban
ustaz, tentu tetap dalam adab yang dijunjung pesantren. Dengan adab, ilmu, dan musyawarah,
pesantren membentuk santri yang cerdas, kritis, dan berakhlak mulia jauh dari bayangan sistem
feodal yang mengekang.

PRADIPTA BANIN

16MENJAWAB TUDUHAN….

Opini Ilmiah



4

 Setelah kita membahas definisi ta’dzim,
kita lanjut ke definisi dari feodalisme. Ia
berasal dari kata feodum yang berarti
tanah atau wilayah yang diberikan oleh raja
kepada bangsawan atas imbalan kesetiaan
dan jasa perang. Dalam konteks sosial,
feodalisme adalah sistem sosial dan politik
di mana kekuasaan, hak istimewa, dan
sumber daya dikuasai oleh segelintir elite,
sementara rakyat berada dalam tunduk
dan bergantung. Dari sini, jelas terlihat
bahwa feodalisme mengandung unsur
penindasan dan ketimpangan sosial yang
kuat. Hubungan antara penguasa dan
bawahan bersifat vertikal dan hierarkis.
Sementara dalam pesantren, ta’dzim
bukanlah bentuk penindasan, tetapi
penghormatan yang lahir dari kesadaran
spiritual. Hubungan antara kiai dan santri
dibangun bukan di atas dasar kekuasaan,
melainkan atas dasar keilmuan dan cinta.

Antara Ta’dzim dan
Feodalisme: 

Argumen pembenaran
terhadap dan oleh kaum santri 

PP
Oleh :  Muhamad Chanif  Al i

Artikel Populer PRADIPTA BANIN

17 ANTARA TA’DZIM….

esantren merupakan lembaga tafaqquh fi
ad-din, dan ia merupakan lembaga
pendidikan Islam tertua di Indonesia.

Sejak masa penyebaran Islam di Nusantara,
pesantren telah menjadi pusat pembelajaran
agama, moral, dan budaya. Tercatat ada
beberapa pesantren yang usianya sudah
sangat tua, bahkan melebihi usia kemerdekaan
Indonesia sendiri. Mulai dari Maslakul Huda,
Lirboyo, Al-Hikmah Brebes, Sidogiri, dan lain
sebagainya. Pesantren-pesantren tersebut
bukan hanya menjadi pusat ilmu, tetapi juga
benteng moral bangsa yang telah melahirkan
banyak ulama, pemimpin, dan tokoh
masyarakat.
 Di dalam pesantren para santri diasupi nilai-
nilai agama hampir 24 jam, mulai dari yang
sifatnya untuk peribadahan sampai tata
kerama (adab). Nilai-nilai ini tidak hanya
diajarkan dalam bentuk teori, tetapi
dipraktikkan secara langsung dalam
kehidupan sehari-hari. Tata kerama yang
diajarkan di pesantren meliputi bagaimana
manusia (dalam hal ini santri) berhubungan
dengan manusia hingga manusia dengan
Tuhannya. Termasuk tata kerama dengan
manusia adalah dengan guru. Ada banyak
contoh yang bisa penulis sebutkan, namun
dirasa cukup penulis sebutkan yaitu kepatuhan
terhadap guru (yang dianggap oleh kaum
nonpesantren) sebagai kepatuhan mutlak.
Bahkan mereka mencap hal ini sebagai
feodalisme! Tapi apakah benar demikian?



4

 Para santri memuliakan gurunya bukan
karena takut, tetapi karena yakin bahwa
ilmu tidak akan memberi manfaat tanpa
adab dan penghormatan kepada
pengajarnya. Ketaatan yang tampak
mutlak itu sesungguhnya bukan bentuk
kepatuhan buta, melainkan hasil dari
pemahaman agama bahwa ilmu adalah
cahaya, dan cahaya tidak akan masuk ke
hati yang sombong dan tidak beradab.
Dalam hal ini, ta’dzim adalah cara santri
menjaga hati agar tetap bersih dari
kesombongan dan ketidaksopanan.
Adapun mereka yang menuduh ta’dzim
sebagai feodalisme, sering kali melihat
pesantren dari luar tanpa memahami nilai-
nilai yang tumbuh di dalamnya. Mereka
memakai kacamata modern yang serba
rasional, tanpa menyadari bahwa
pendidikan pesantren berakar pada
spiritualitas dan tradisi keilmuan Islam
klasik. Dalam pandangan mereka, segala
bentuk penghormatan yang berlebihan
dianggap sebagai bentuk penundukan diri.
Padahal dalam pandangan pesantren,
penghormatan kepada guru justru
merupakan jalan untuk memerdekakan
jiwa dari kesombongan. 

bentuk penghormatan yang berlebihan
dianggap sebagai bentuk penundukan diri.
Padahal dalam pandangan pesantren,
penghormatan kepada guru justru merupakan
jalan untuk memerdekakan jiwa dari
kesombongan.  
  pada akhirnya, tradisi ta’dzim di pesantren harus
dipahami sebagai pilar penting dalam
pendidikan Islam. Ia bukan simbol kemunduran
atau feodalisme, melainkan bagian dari
metodologi pendidikan yang menanamkan nilai
hormat, rendah hati, dan kebersihan hati yang
telah di ajarkan oleh para ulama sampai Nabi
Muhammad SAW. Sementara feodalisme lahir
dari struktur kekuasaan yang menindas, ta’dzim
tumbuh dari kesadaran batin yang mendalam
bahwa ilmu adalah sesuatu yang harus dijaga
dengan adab.
 Dengan demikian, pembenaran terhadap dan
oleh kaum santri bukanlah pembenaran
terhadap perilaku tunduk membuta, tetapi
terhadap nilai luhur yang mereka junjung:
menghormati ilmu dan penjaganya. Dan
pesantren, dengan segala kesederhanaan dan
tradisi lamanya, sesungguhnya sedang menjaga
warisan peradaban: bahwa ilmu tidak akan
pernah tumbuh di hati yang tidak beradab.
Ta’dzim bukan bentuk perbudakan modern,
tetapi ekspresi kemerdekaan jiwa dari
kesombongan. Maka, sebelum menuduh
pesantren sebagai feodalisme, harus di pahami
bahwa di balik tunduknya santri kepada gurunya,
ada kehormatan besar yang sedang dijaga
kehormatan terhadap ilmu itu sendiri.

PRADIPTA BANIN

18ANTARA TA’DZIM….

Artikel Populer



4

“Antara Ta’dzim dan Feodalisme: Membaca Makna di Balik
Tradisi Membungkuk dan Ngesot di Hadapan Kiai”

Setiap gerak-gerik santri diatur oleh
nilai hormat kepada guru, mulai dari
cara berbicara, berpakaian, hingga
cara bersalaman. Di banyak
pesantren, masih sering kita jumpai
santri yang berjalan ngesot atau
membungkuk saat mendekati kiai.
Bagi sebagian santri, itu adalah
simbol ta’dzim dan penghormatan
tertinggi kepada sosok pembimbing
ruhani yang menjadi perantara
mereka dalam menuntun ilmu dan
akhlak. Namun di sisi lain,
pemandangan seperti itu tidak
jarang memunculkan tanya di
kalangan luar: 

    Di sinilah muncul gap
pemahaman antara pandangan
internal dan eksternal terhadap
budaya pesantren. Bagi orang
dalam, itu adalah ekspresi spiritual
dan simbol adab. Tetapi bagi
sebagian pengamat, tradisi tersebut
bisa dianggap bentuk ketundukan
yang melampaui batas, bahkan
dinilai menghambat daya kritis santri
terhadap otoritas keilmuan.

DD alam kehidupan pesantren,
adab menempati posisi yang
sangat tinggi—bahkan
sering dikatakan bahwa
adab lebih dulu dari ilmu.

        apakah bentuk penghormatan
seperti ini masih relevan di era
modern yang menekankan
kesetaraan dan rasionalitas? 
Apakah tradisi membungkuk dan
ngesot benar-benar cerminan etika
luhur, atau justru wujud dari pola
hubungan yang feodal, di mana kiai
ditempatkan terlalu tinggi dan santri
kehilangan otonomi diri?

Oleh:  Muhammad Muhyiddin 

Fiqh Aktual PRADIPTA BANIN

19 MEMBACA MAKNA…



     Pertanyaannya kemudian:
    Apakah tradisi membungkuk dan ngesot di hadapan kiai masih dapat dibaca
sebagai bentuk kesalehan kultural dan penghormatan terhadap ilmu, ataukah praktik
tersebut mencerminkan sisa-sisa feodalisme yang belum selesai di tubuh pesantren?

     Analisis Kasus
     Ulama berselisih pendapat dalam menyikapi masalah tradisi membungkuk tersebut.
Letak perbedaan mereka terdapat pada apakah membungkuk di saat menghormati kiai
sama dengan membungkuk saat shalat (ruku’)? Sebagaimana hadis yang membahas
tentangnya:

: قَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ الرَّجُلُ ، قَالَ بَرَنَا حَنْظَلَةُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ : أَخْ بَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ قَالَ : أَخْ ثَنَا سُوَيْدٌ قَالَ حَدَّ
: : أَفَيَأْخُذُ بِيَدِهِ وَيُصَافِحُهُ؟ قَالَ «، قَالَ : »لَا : أَفَيَلْتَزِمُهُ وَيُقَبِّلُهُ؟ قَالَ «، قَالَ : »لَا نَّا يَلْقَى أَخَاهُ أَوْ صَدِيقَهُ أَيَنْحَنِي لَهُ؟ قَالَ مِ

ا حَدِيثٌ حَسَنٌ«]1[ »نَعَمْ«: »هَذَ

]1[ أبو عيسى الترمذي، سنن الترمذي، )مصر، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي: ١٩٧٥(، ج ٥، ص ٧٥

    Dari Anas r.a. berkata: Seorang laki-laki berkata, “Wahai Rasulullah, apabila salah
seorang dari kami bertemu dengan saudaranya atau temannya, apakah ia boleh
membungkuk kepadanya?” Beliau menjawab, “Tidak.” Laki-laki itu bertanya lagi,
“Apakah ia boleh memeluknya dan menciumnya?” Beliau menjawab, “Tidak.” Ia
bertanya lagi, “Apakah ia boleh berjabat tangan dengannya?” Beliau menjawab, “Ya.”
     Maka dari hadis tersebut muncul beberapa pendapat dari para ulama:
1.    Sunnah mencium tangan seseorang seperti yang telah dipraktikkan oleh para
sahabat nabi
2.    Namun hukum sunnah tersebut bisa menjadi makruh bila seseorang yang
mencium tersebut karena urusan duniawi, entah itu sebab hartanya atau pangkatnya.
[2]
——————————————

]2[ ابن حجر الهيتمي، فتح الباري، )بيروت، دار المعرفة: ١٣٧٩(، ج ١١، ص ٥٧
يِّدِهَا حَدِيثُ الزَّارِعِ الْعَبْدِيِّ وَكَانَ فِي وَفْدِ عَبْدِ ثِيرَةً وَآثَارًا فَمِنْ جَ بِيلِ الْيَدِ سَمِعْنَاهُ أَوْرَدَ فِيهِ أَحَادِيثَ كَ وَقَدْ جَمَعَ الْحَافِظُ أَبُو بكر بن الْمُقْرِئ جُزْءًا فِي تَقْ
نَا ثْلُهُ وَمِنْ حَدِيثِ أُسَامَةَ بْنِ شَرِيكٍ قَالَ قُمْ ةَ الْعَصَرِيِّ مِ رَجَهُ أَبُو دَاوُدَ وَمِنْ حَدِيثِ مَزِيدَ لَهُ أَخْ لِنَا فَنُقَبِّلُ يَدَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَرِجْ الْقَيْسِ قَالَ فَجَعَلْنَا نَتَبَادَرُ مِنْ رَوَاحِ
لْأَعْرَابِيِّ وَالشَّجَرَةِ فَقَالَ يَا رَسُولَ ةَ فِي قِصَّةِ ا هُ وَمِنْ حَدِيثِ بُرَيْدَ ابِرٍ أَنَّ عُمَرَ قَامَ إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَقَبَّلَ يَدَ هُ وَسَنَدُهُ قَوِيٌّ وَمِنْ حَدِيثِ جَ إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَقَبَّلْنَا يَدَ
وَعِ كَفًّا لَهُ لْأَكْ رَجَ لَنَا سَلَمَةُ بْنُ ا مَنِ بْنِ رَزِينٍ قَالَ أَخْ لْأَدَبِ الْمُفْرَدِ مِنْ رِوَايَةِ عَبْدِ الرَّحْ رَجَ الْبُخَارِيُّ فِي ا لَيْكَ فَأَذِنَ لَهُ وَأَخْ اللَّهِ ائْذَنْ لِي أَنْ أُقَبِّلَ رَأَسَكَ وَرِجْ
رَجَ مِنْ طَرِيقِ رَجَ أَيْضًا أَنَّ عليا قبل يَد الْعَبَّاس وَرجله وَأخرجه بن الْمُقْرِئ وَأَخْ نَا إِلَيْهَا فَقَبَّلْنَاهَا وَعَنْ ثَابِتٍ أَنَّهُ قَبَّلَ يَدَ أَنَسٍ وَأَخْ أَنَّهَا كَفُّ بَعِيرٍ فَقُمْ مَةً كَ ضَخْ
هِ أَوْ حِ دِهِ وَصَلَا بِيلُ يَدَ الرَّجُلِ لِزُهْ بْنِ أَبِي أَوْفَى نَاوِلْنِي يَدَكَ الَّتِي بَايَعْتَ بِهَا رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم فَنَاوَلَنِيهَا فَقَبَّلْتُهَا قَالَ النَّوَوِيُّ تَقْ يِّ قَالَ قُلْتُ لِا

لْأَشْجَعِ أَبِي مَالِكٍ ا
رُوهٌ شَدِيدُ الْكَرَاهَةِ نْيَا فَمَكْ لِ الدُّ تِهِ أَوْ جَاهِهِ عِنْدَ أَهْ تَحَبُّ فَإِنْ كَانَ لِغِنَاهُ أَوْ شَوْكَ رَهُ بَلْ يُسْ لْأُمُورِ الدِّينِيَّةِ لَا يُكْ وِ ذَلِكَ مِنَ ا يَانَتِهِ أَوْ نَحْ عِلْمِهِ أَوْ شَرَفِهِ أَوْ صِ

1

PRADIPTA BANIN

20

Fiqh Aktual

MEMBACA MAKNA…



     Hukum tersebut hanya berkaitan dengan
mencium tangan seseorang, namun bila
dikaitkan dengan membungkuk atau jalan
ngesot maka muncul perbedaan pendapat
dikalangkan ulama:
        1.    Jika yang terjadi adalah
menyamakan membungkuk kepada kiai
dengan membungkuk kepada Allah maka
hukumnya adalah Haram dan orang
tersebut dinyatakan kafir, seperti yang
dikatakan oleh imam Abū Bakar Syathā
dalam I’ānatutthālibīn, mengutip dari
Bujairami.
         2.    Jika yang terjadi adalah
membungkuk secara mutlaq (tanpa adanya
tujuan yang melatar belakangi) maka
hukumnya adalah Makruh, sebagaimana
pendapat imam Abū Bakar Syathā dalam
I’ānatutthālibīn, mengutip imam Nawawi
Namun ada sebagian ulama .(قول معتمد)
yang tetap mengharamkannya.[3]

]3[ أبو بكر شطا، إعانة الطالبين، )دار الفكر: ١٩٩٧(، ج ٤، ص ٢١٧-٢١٨
وأفتى النووي بكراهة الانحناء بالرأس وتقبيل نحو رأس أو يد أو رجل لا سيما لنحو غني لحديث: من تواضع لغني ذهب ثلثا دينه. ويندب ذلك لنحو
صلاح أو علم أو شرف لان أبا عبيدة قبل يد عمر رضي الله عنهما. ويسن القيام لمن فيه فضيلة ظاهرة من نحو صلاح أو علم أو ولادة أو ولاية

مصحوبة بصيانة.
——————

ومحل كراهة التقبيل، إذا لم يكن لنحو صلاح، أما إذا كان لذلك فلا يكره - بل يندب - كما سينص عليه قريبا.
)قوله: وقال كثيرون حرام( أي خصوصا إن وصل إلى حد الركوع )قوله: وأفتى النووي بكراهة الانحناء بالرأس( معتمد )قوله: وتقبيل الخ( معطوف على
الانحناء: أي وأفتى بكراهة تقبيل الخ، ومحلها في غير تقبيل الامرد الحسن الوجه، أما هو فيحرم بكل حال - سواء قدم من سفر أم لا - والمعانقة
أوكالتقبيل، بل أولى. إلى ان قال -)قوله: ويندب ذلك( أي التقبيل: قال الإمام النووي في الاذكار: إذا أراد تقبيل غيره، إن كان ذلك لزهده وصلاحه، 
علمه، أو شرفه، وصيانته، أو نحو ذلك من الأمور الدينية لم يكره، بل يستحب. وإن كان لغناه ودنياه وثروته وشوكته ووجاهته عند أهل الدنيا ونحو

ذلك، فهو مكروه شديد الكراهة.

Imam al Mubarokfuri dalam kitabnya, Tuhfah al Ahwādzi memberikan penjelasan
mengenai membungkuk yang dilarang oleh nabi dalam hadis di atas, yaitu
membungkuk yang esensinya sama seperti ruku’ yang hanya layak dihaturkan kepada
Allah

نَاءِ وَهُوَ إِمَالَةُ الرَّأْسِ نْحِ بِيبَهُ وَهُوَ أَخَصُّ مِمَّا قَبْلَهُ )أَيَنْحَنِي لَهُ( مِنَ الِا لِمِينَ )يَلْقَى أَخَاهُ( أَيْ فِي الدِّينِ )أَوْ صَدِيقَهُ( أَيْ حَ نَّا( أَيْ مِنَ الْمُسْ قَوْلُهُ )الرَّجُلُ مِ
انَهُ. ( فَإِنَّهُ فِي مَعْنَى الرُّكُوعِ وَهُوَ كَالسُّجُودِ مِنْ عِبَادَةِ اللَّهِ سُبْحَ رِ )قَالَ لَا وَالظَّهْ

———————————

1

PRADIPTA BANIN

21

Fiqh Aktual

MEMBACA MAKNA…



]4[ عبد الرحمن المباركفوري، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، )بيروت، دار الكتب العلمية: ١٣٥٣(، ج ٧، ص
٤٢٦

     Ucapan (الرجل منا) berarti seorang Muslim di antara
kita, (يلقى أخاه) yakni saudaranya seiman, dan (أو
yaitu temannya yang lebih khusus (صديقه
kedudukannya. (أينحني له) bermakna membungkuk
dengan menundukkan kepala dan punggung. Nabi
menjawab “tidak”, karena perbuatan itu صلى الله عليه وسلم
menyerupai ruku’, yang termasuk ibadah hanya
untuk Allah.[4]
     Illat (alasan hukum) kemakruhan dalam
membungkukkan badan adalah karena menyerupai
bentuk ibadah kepada Allah. Namun, illat ini tidak
terdapat pada tindakan ngesot (bergerak sambil
duduk) atau berjalan dengan lutut, sehingga kedua
cara tersebut dibolehkan, bahkan bisa bernilai
sunnah apabila dilakukan untuk menghormati
ulama.

 Kebolehan ini dijelaskan dalam Ithāf
al-Sādat al-Muttaqīn, karya al Zabidi,
syarah atas Ihyā’ ‘Ulūmiddīn karya al-
Ghazali. Dalam kitab tersebut
diterangkan bahwa mencium tangan
— baik bagian punggung maupun
telapaknya — serta membungkuk
seperti posisi rukuk sebagai bentuk
penghormatan termasuk perbuatan
maksiat, kecuali karena rasa takut,
atau kepada seorang pemimpin yang
adil, atau kepada seorang alim, atau
kepada orang yang memang pantas
menerima penghormatan tersebut
karena urusan agama.
    Sementara mencium tangan tanpa
berlebihan diperbolehkan. Adapun
segala bentuk penghormatan yang
berlebihan tidak termasuk syiar
Islam, kecuali jika ditujukan kepada
pemimpin yang adil, ulama yang
ilmunya bermanfaat, atau sosok yang
patut dihormati karena urusan
agama, seperti guru, orang tua, dan
orang saleh.[5] Pendapat yang
senada juga dilontarkan oleh imam
Abul Ma'ali dari madzhab Hambali,
bahwa membungkukkan badan
merupakan sujud malaikat kepada
nabi Adam, dalam arti bukan karena
sebuah ibadah yang esensinya
seperti rukuk, maka hal tersebut
diperbolehkan.[6]

———————————————————

1

PRADIPTA BANIN

22

Fiqh Aktual

MEMBACA MAKNA…



]5[ الزبيدي، إتحاف السادة المتقين، )بيروت، مؤسسة تاريخ العربي: ١٩٩٤(، ج ٦، ص ١٣١
)فأما تقبيل اليد( ظهرا أو بطنا )والانحناء في الخدمة( كهيئة الراكع وتقبيل البساط أو حاشية الثوب أو أخذ شئ من التراب ووضعه علي الرأس أو
نزع قلنسوة من الرأس )فهو معصية الا عند خوف( منه علي نفسه وعياله أو ضيعته فإن قبل اليد فلا بأس بذلك وأما ما عداه مما ذكر فغير جائز فإنه
ليس من شعار المسلمين )أو لإمام عادل( في رعيته )أو لعالم( منتغع بعلمه )أو من يستحق ذلك بأمر ديني( كشيخ مسن صالح شاب في الإسلام أو
شيخه في العلم ولو كان شايا أو والده أو والدته والعم بمنزلة الأب )وقبل أبو عبيده( عامر بن عبد الله )بن الجراح( بن هلال بن أهب الفهري
القرشي أمين هذه الأمة وأحد العشرة المبشرة بالجنه مات سنة ثماني عشرة في طاعون عمواس وهو ابن ثمان وخمسين سنة )يد عمر رضي الله
عنهما لما أن لقيه بالشام فلم ينكر عليه( وكان عمر قد ولاه الشام وفتح الله عز وجل علي يديه اليرموك والجابيه وسرغ الرمادة وأخرج أبو نعيم في
الحلية من طريق معمر حدثنا هشام بن عروة عن أبيه قال: لما قدم عمر الشام تلقاه الناس وعظماء أهل الأرض فقال عمر: أين أخي؟ قالوا من؟ قال:

أبو عبيده قالوا: الآن يأتيك فلما أتاه نزل فاعتنقه ثم دخل عليه بيته الحديث.
]6[ شمس الدين ابن مفلح، الآداب الشرعية والمنح المرعية، )عالم الكتب(، ج ٢، ص ٢٦٠

وقال الشيخ وجيه الدين أبو المعالي في شرح الهداية تستحب زيارة القادم ومعانقته والسلام عليه قال وإكرام العلماء وأشراف القوم بالقيام سنة
مستحبة قال ويكره أن يطمع في قيام الناس له لقوله صلى الله عليه وسلم } من أحب أن يتمثل الناس له فليتبوأ مقعده من النار { وفي بعض ألفاظه "
صفوفا " كذا قال وسبق في القيام ما ظاهره أو صريحه التحريم لهذا الخبر قال أبو المعالي وهذا محمول على ما يفعله الملوك من استدامة قيام الناس
لهم ; لأنه يراوح بين رجليه كما تقف الدابة على ثلاث وتريح واحدة قال : فأما تقبيل يد العالم والكريم لرفده والسيد لسلطانه فجائز ، فأما إن قبل
يده لغناه فقد روي من تواضع لغني لغناه فقد ذهب ثلثا دينه وقال التحية بانحناء الظهر جائز وقيل هو سجود الملائكة لآدم ، وقيل السجود حقيقة .

ولما قدم ابن عمر الشام حياه أهل الذمة كذلك فلم ينههم وقال هذا تعظيم للمسلمين انتهى كلامه وفي بعضه نظر.

——————————————

“Semua perkara semakin banyak,“Semua perkara semakin banyak,
semakin murah. Kecuali akhlaksemakin murah. Kecuali akhlak

karimah, semakin banyakkarimah, semakin banyak
semakin mahal harganya.”semakin mahal harganya.”

“Semua perkara semakin banyak,
semakin murah. Kecuali akhlak

karimah, semakin banyak
semakin mahal harganya.”

KH. MA SAHAL MAHFUDH

1

PRADIPTA BANIN

23

Fiqh Aktual

MEMBACA MAKNA…



“Seorang santri jangan sampai lupa
dengan guru-gurunya. Setiap selesai

sholat hendaknya mendoakan gurunya.
Minimal membacakan Fatihah untuk

beliau-beliau.”

“Seorang santri jangan sampai lupa
dengan guru-gurunya. Setiap selesai

sholat hendaknya mendoakan gurunya.
Minimal membacakan Fatihah untuk

beliau-beliau.”

- Dawuh Yai -- Dawuh Yai -- Dawuh Yai -

KH. MA Sahal Mahfudh



1

Suara berisik shubuh baru saja berhenti
menggema, udara yang seirama dengan air,
dingin tembok mengembun, para santri
bergegas menuju mushola dengan baju dan
sarung kusut yang gak pernah disetrika.

Diantara mereka, ada rafli lagi duduk manis,
santri baru yang masih canggung dengan
lingkungan pesantren yang banyak aturan.

" cepat, kalau telat dihukum pengurus entar!"
bisik temannya, Rudi.

Rafli ngangguk, meskipun geremeng dalam
kalbunya, kenapa para santri malah takut
sama pengurus harusnya kan takut sama
Allah doang.

Berjalannya hari, Rafli mulai heran karena
dipesantren bukan hanya hormat kepada ilmu
dan akhlak tapi karena darah pesantren, seperti
anak kyai, keponakannya, dan juga semua
keluarga besarnya, semuanya diatur mulai dari
tempat duduk, bahkan yang berhak memegang
sapu atau mikrofon pengajian

" santri biasa harus ngaca kita ini siapa" kata
senior 

Kata-kata itu menganjal dikalbu rafli, niatnya
kepesantren cari ilmu, malah diajari yang aneh-
aneh, tiap hari diajari akhlak dan adab "kalau
sama yang lebih senior dan semua kyai dan
keluarga beliau harus cium tangan" kata
seniornya. Rafli hanya tersenyum mendengarnya.

Kesenjangan  antara Feodalisme 
dan Rasa Cinta serta Ta'dhim dalam Pesantren

CERPEN PRADIPTA BANIN

25 KESENJANGAN …

Oleh : Thoyib Dakhia Rusdan



1

Suatu ketika, Rafli memberanikan diri
tanya sama ustadz Hanif, Musyrif muda
yang dikenal terbuka dan baik hati.

"ustadz" ujarnya setelah ngaji.  "kenapa
dipesantren harus ada kesenjangan
kasta sih? "

Ustadz Hanif menjawab dengan
lembut" Nak, ilmu tidak berkembang
dihati yang tertindas,terdholimi akan
tetapi ilmu tumbuh dihati yang
merdeka."

Tahun demi tahun berlalu Rafli lulus,
kemudian menjadi Guru agama dipesantren
kecil didesanya sendiri, yang dulu ia kira
feodalisme ternyata bentuk rasa cinta dan
ta'dhim khususnya kepada para guru dan
keluarga besar durriyah kyai.

Dihadapan para santri Rafli selalu
mengajarkan satu kalimat:
 " Hormati karena ilmunya bukan karena
hartanya, begitu juga hormati keluarganya
karena ada keberkahan disitu dan jangan lupa
Taatlah pada kebenaran,bukan karena takut  
senior,jabatan, bahkan nasab."

Pesan moral: 
Pemahaman feodalisme dalam pesantren pure kesalahpahaman, karena dalam

pesantren tidak ada feodalisme melainkan bentuk rasa cinta dan ta'dhim kepada orang
yang berhak atas kita termasuk karena garis nasab.

CERPENPRADIPTA BANIN

26KESENJANGAN …



Kutundukkan pandang di hadapan sang guru Menata sandalnya, mengharap restu
Bukan merendah laksana budak tak berdaya

Hanya sebatas adab pada sang pembawa pelita.
Kuseduh kopi di keheningan pagi

Menyimak dawuh-nya yang menyejukkan hati
Kuturuti perintah, bukan karena takut murka

Tapi mengharap berkah dari ilmu yang ia bawa.
Dia, sang Kiai, penyambung lidah risalah

Di dadanya tersimpan amanah
Kami merunduk bukan pada sosok dan raga

Tapi pada ilmu warisan yang ia jaga.
Namun di luar, terdengar suara sumbang

"Lihatlah," kata mereka, "zaman yang timpang!"
"Itu feodalisme berselubung agama,

Kultus individu, kepatuhan yang buta."
Mereka melihat kami sebagai hamba sahaya

Dan sang Kiai laksana raja diraja
Mereka tak paham arti ta'dzim dan khidmat

Yang mereka lihat hanyalah hierarki dan pangkat.
Padahal di hati, tak ada niat menyembah

Hanya ingin berkah agar hidup tak salah arah
Biarlah mereka menuduh kami feodal

Niatku tulus, kan kujaga agar tak pudar.
Sebab berkah itu tak tampak di mata

Ia tersembunyi dalam tulusnya sebuah cinta
Cinta pada ilmu, lewat hormat pada pembawanya.

Di Antara Khidmat dan Tuduhan

PuisiPuisi

27

Oleh  M.Nasrul Fais Hasani



mataku mengembara seperti hujan sore itu
Di tempat yang ramai 

Diriku di pojokan
Oleh hingar bingar skenario kehidupan 

Sekecil semut pun tak ada yang peduli 
Padahal racun di tubuhku hampir menguasai 

Aku hanya bisa pasrah
Sebab adalah takdir dari tuhan 

Atas apa yang ku lakukan 

Semoga hujan ini bisa membersihkan tubuh
Dari racun yang selama ini menempel di tubuh

HUJANHUJANHUJAN

PuisiPuisi

28

Oleh Muhammad Khoirun Ni’amOleh Muhammad Khoirun Ni’amOleh Muhammad Khoirun Ni’am



Terompah pak tua
Celah reranting menaburkan tempias

Petrikor menguar semerbak
Hujan turun sore tadi

Dari ujung lorong
terdengar

kletak-keletak mengalun bergantian
Suara terompah tua
Di atas lantai tanah

Memancarkan
semburat kilau teduh

Seperti fajar yang menghangatkan

Seketika
Sudut mataku basah

Menjadi liur air terjun
Kala muncul bayangan dari lorong

Pria tua berbadan rapuh
menenteng buku usang

Berjalan lambat
Tertatih-tatih

Terompah pak tua
PuisiPuisi

29

Segera kusadari
Guru.

Kakimu tampak sembab
Semestinya orang seusiamu

hanya duduk-duduk di teras rumah
meniup ubi hangat

sembari membaca koran
atau sekadar memandangi

orang-orang berlalu-lalang
sampai hari berganti

Sementara engkau
napasmu kian pendek

tersengal-sengal
Sesekali batuk
Langkahmu
tertatih-tatih

Musabab bertambah hari
Semakin ribuan kami

Tidak berhenti bergelayutan
pada sarung lusuhmu

Oleh  Jihaduddin Fikri Amrillah



Tebak-Tebak
Sulit?

Tebak-Tebak
Sulit?

Menurun:
1. Nilai yang diajarkan agar santri mampu hidup tanpa bergantung
3. Sistem penghormatan berdasarkan lama tinggal di pesantren
8. Sikap tunduk kepada perintah guru atau kyai
9. Daya tarik spiritual yang membuat orang segan
15. Kebiasaan yang diwariskan turun-temurun di pesantren
16. Sikap taat aturan yang wajib dijaga santri
18. Sistem sosial yang menekankan hierarki dan ketaatan
22. Sikap rendah hati terhadap guru dan sesama
24. Pemimpin spiritual dan pusat otoritas dalam pesantren

Mendatar:
2. Kendali atas keputusan dan kehidupan sosial di pesantren
4. Pembaruan pesantren tanpa meninggalkan nilai-nilai Islam
5. Sifat pemimpin yang disegani karena wibawa pribadi
6. Struktur berlapis dalam sistem sosial pesantren
7. Lembaga pendidikan Islam tradisional
10. Bentuk loyalitas santri kepada kyai setelah menuntut ilmu
11. Upaya memperbarui sistem agar lebih terbuka dan egaliter
12. Sikap berpikir rasional yang kadang dianggap melawan tradisi
13. Hubungan timbal balik antara atasan dan bawahan yang bersifat personal
14. Hubungan antara kyai, santri, dan masyarakat sekitar
17. Tempat bersama bagi para santri untuk belajar dan hidup komunal
19. Kekuasaan formal maupun simbolik seorang pemimpin
20. Keberkahan yang diyakini muncul dari ketaatan kepada guru
21. Kesetiaan mutlak terhadap kyai atau lembaga
23. Murid yang menimba ilmu agama di pesantren
25. Tempat tinggal santri di lingkungan pesantren

30



PRADIPTA
BANIN

SETIAP ILM
U YAN

G KAU BERIKAN
,

M
EN

JADI PELITA YAN
G M

EN
UN

TUN
LAN

GKAH GEN
ERASI M

ASA DEPAN
.


