PRADIPTA BANIN

SEBUAH FAKTA ADAB DIATAS WONG LIYO JANGAN SEKALI-KALI ENGKAU
ATAU SEBUAH TUDUHAN ILMU NGERTI OPO MELUPAKAN GURUMU




| Crd=2 | d U 1 B

Sebuah Tuduhan Keji Terhadap

Pesantren
Oleh: Muhammad Muhyiddin

Faktanya, pesantren justru memiliki tradisi
intelektual yang sangat terbuka. Forum Bahtsul
Masail, misalnya, adalah wadah di mana para santri
beradu argumen, menimbang dalil, dan
menantang pandangan dengan cara yang santun.
Di situ, kritik dan gagasan berjalan beriringan
dalam bingkai adab. Maka, apa yang tampak
sebagai “ketundukan” sejatinya adalah etika
belajar: menghormati guru tanpa menutup nalar,
menjaga sopan santun tanpa mematikan daya
pikir. Kini, semakin banyak kalangan muda
pesantren yang membaca ulang konsep
hubungan kiai dan santri. Bahwa di sana bukan

esantren. Sebuah nama
yang sudah berabad-abad
hidup dalam denyut nadi
bangsa Indonesia.

la bukan sekadar lembaga
pendidikan, tapi juga rumah
kebudayaan yang membentuk
wajah Islam di Nusantara. Dari
pesantrenlah lahir para ulama
karismatik, pejuang
kemerdekaan, cendekiawan
berpengaruh, hingga tokoh-

tokoh publik yang membawa L . . . .
D i sekadar relasi hierarkis, melainkan relasi etis—

sebuah ruang pembelajaran nilai. Pesantren tidak
menuntut santri  untuk pasrah mMmembuta,
melainkan mengajarkan bagaimana cara
menempatkan diri di hadapan ilmu, adab, dan
guru.

Edisi kali ini hadir untuk mengupas tuntas

semangat keislaman dan
kebangsaan sekaligus. Tak
berlebihan jika pesantren
disebut sebagai lembaga
pendidikan tertua dan paling
autentik di negeri ini.

Namun, di balik kebesaran o
: _ pertanyaan yang selama ini bergaung: Apakah
itu, muncul sebuah tudingan ) )
: feodalisme di pesantren benar-benar ada, atau
yang kerap disematkan: . : .
hanya tuduhan belaka? Melalui tulisan-tulisan
pesantren adalah lembaga
feodal. Kiai dianggap terlalu

dihormati, santri dinilai terlalu

reflektif Widodari genk, kami mencoba membuka
jendela baru dalam membaca dunia pesantren.

Semoga setiap halaman majalah ini menjadi
ajakan untuk memahami pesantren dengan
kacamata yang lebih jernih: bahwa di balik segala
tradisinya, pesantren terus bergerak, berpikir, dan
menyesuaikan diri tanpa kehilangan akarnya.

Selamat membaca, jangan lupa minta
ditemani secangkir kopi.

tunduk, dan tradisi ta'dzim
sering dipandang sebagai
bentuk ketidakbebasan berpikir.
Benarkah demikian? Apakah
benar pesantren menutup pintu
kritik dan hanya menumbuhkan
budaya patuh tanpa logika?

1 SEBUAH TUDUHAN KEJI




Artikel Populer

Salam Redaksi l
>

Sebuah Tuduhan Keji
Terhadap Pesantren / Antara Ta'dzim dan Feodalisme:
Argumen pembenaran terhadap

)
dan oleh kaum santri
Daftar Isi X
’ Figh Aktual
/ “Antara Ta'dzim dan Feodalisme:
» Membaca Makna di Balik Tradisi
Struktur Membungkuk dan Ngesot di
Kepengurusan R Hadapan Kiai
Cerpen
Al‘tikel llmial‘l E 6‘ Kesenjangan antara Feodalisme
Menjaga Keseimbangan dalam Pesantren
Antara Adab, Hierarki, dan ’ . o
Kebebasan Berpikir Puisi
1.Di Antara Khidmat dan Tuduhan
Telaah Kasus 2 g s 2 HUIAN
Pluralitas Budaya Pesantren 3.Terompah pak tua
Dalam Menghormati Guru 5
Dalam Kacamata Asy-
Syathibi
TTS

Menjawab Tuduhan
Feodalisme di Pesantren:
Antara Adab, IImu, dan
Otoritas

DAFTARISI 2

Opini Ilmiah g / R
(7,



Starting Line up o PRADIPTA BANIN

-
p -
"

PELINDUNG EDITOR &

KH. Abdul Ghafarrozin LAYOTER

(PEnEEalin em.muhyie
PEMBINA Maup

K. Ahmad Turmudazi

(Wali Kelas Tercinta) KONTRIBPTOR
PENANGGUNG JAWAB Vsl
Faizul

Pradipta Banin

PENASIHAT KELAS Chanif Madrid

Mbah Sam Toyib Dakhia
Mbah Tsaqib Jihad Fikri
Lek Alka [lham
(Sesepuh) em.muhyie
DONATUR

Raffli, Farel, Faqgih, Husni, Zaki, Muzakki, II 11,
Umam, Ni'am, Syofi, Niki, Fatkhul, Faiz Hasani,
Agus, Fasha, Najih, Hikam, Bakoh, Angga, Faiz

Akmal, Habiburrohman, Rizky Ananta

3 STARTING LINE UP



PRADIPTA BANIN Artikel llmiah

FEODALISME PESANTREN : MENJAGA KESEIMBANGAN
ANTARA ADAB, HIERARKI, DAN KEBEBASAN BERPIKIR.

Oleh : Muhammad llhamur Rohman

‘

=

!‘

xqzﬁr -~ 4
}
‘
’ \r

PENDAHULUAN

Feodalisme adalah sistem sosial yang
menempati seseorang atau kelas sosial
pada derajat yang tinggi, sehingga
tercipta hubungan hierarki antara
pengusaha dan bawahan. Paham ini
muncul di Prancis sekitar abad ke-16
dan mirip sistem kasta. Dalam
pesantren, gejala feodalisme tampak

ketika penghormatan kepada Kkiai
berubah menjadi pemujaan
berlebihan. Padahal, adab terhadap

guru seharusnya dilandasi keilmuan
dan keikhlasan, bukan ketundukan
mutlak yang berlebihan. Karena itu,
feodalisme di pesantren perlu agar di
nilai kesederhanaan, keilmuan, dan
semangat kritis tetap terjaga.

1. Onghokham. Majalah Tempo, 13 Mei 1978.

Demikian juga feodalisme di negara

Indonesia tidak sama seperti
feodalisme yang berkembang di Barat
pada abad pertengahan, karena
diantara keduanya tidak mempunyai
budaya yang serupa. Onghokham
menegaskan bahwa feodalisme di
Indonesia  lebih  terkait dengan
Masyarakat yang berstruktur priyayi
dan wong cilik khususnya di Jawa.[1]
Pengikut para raja atau tuan-tuannya
diikat dalam konsep manunggaling
kawula lan gusti, yakni bersatunya tuan
dan bawahan. Kehendak Gusti yang
dipertuan secara otomatis harus
dilaksanakan.[2]

Konsep manunggaling kawula lan
gusti dalam konteks Jawa
menunjukkan bahwa rakyat tunduk
pada penguasa bukan hanya karena
kekuasaan. Namun kerena dianggap
bagian dari kehendak Tuhan. Taat pada
pengusaha berarti taat pada Tuhan,
sedangkan melawan berarti dianggap
menentang tatanan spiritual. Akan
tetapi, ketika cara berpikir nya ini
berpindah ke lingkungan pesantren
tanpa pemurnian makna, maka relasi
antara kiai dan santri bisa bergeser
menjadi hierarki yang berlebihan.
Artinya Santri tidak lagi memuliakan
kiai karena keilmuannya, melainkan
karena  posisi  simboliknya yang
dianggap setara dengan Gusti.

2. Furnivall, dikutip dalam Swantoro dan Bambang S.U., Feodalisme, him. 278.

KESEIMBANGAN ADAB....



-
Artikel limiah PRADIPTA BANIN

Akan tetapi ada perbedaan mendasar

terkait pesantren dan  feodalisme.
Hubungan antara kyai dan santri
berlandaskan penghormatan dan
sprilitualitas, bukan kekuasaan atau
ekonomi seperti apa yang sudah penulis
paparkan diatas.[5] Pesantren berbeda
dari sistem feodal karena hubungan kiai
dan santri didasari penghormatan dan
ilmu, bukan kekuasaan atau ekonomi.
Kiai dihormati sebagai pembimbing
ruhani, bukan penguasa. Namun,
feodalisme bisa muncul Jjika
penghormatan berubah menjadi hierarki.
Oleh karena itu, pesantren harus
menjaga keseimbangan antara adab dan
kebebasan berpikir agar tetap menjadi
tempat yang memuliakan ilmu dan
membebaskan manusia hanya untuk
beribadah kepada Allah.

3.Noval Afif (Ketua PMII Rayon Tebu Ireng), Feodalisme di Pesantren, Mitos atau Realita,
https://pmiljombang.orid/feodalisme-di-pesantren-mitos-atau-realita/, diakses 01 Agustus 2025.

4 Pahlevi, Rizky. “Feodalisne Pesantren?” Kompasiana, 25 Okt. 2025, https:/www.kompasiana.com/feodalisme-
pesantren.

5.NU Online Jateng, Pesantren dan Tuduhan Feodalisme

5 KESEIMBANGAN ADAB....
S




PEMBAHASAN

Feodalisme berasal dari kata feodum atau fief, yang berarti
tanah atau wilayah kekuasaan yang diberikan oleh raja kepada
bangsawan sebagai imbalan atas kesetiaan dan jasa mereka.
Sistem ini berkembang di Eropa pada Abad Pertengahan,
terutama antara abad ke-9 hingga ke-15, setelah runtuhnya
Kekaisaran Romawi Barat. Dalam sistem feodal, masyarakat
terbagi secara hierarkis: raja berada di puncak, diikuti oleh
bangsawan (tuan tanah), kesatria, dan rakyat biasa atau
petani. Hubungan antara penguasa dan rakyat bersifat timbal
balik—rakyat memberikan tenaga dan hasil bumi, sementara
bangsawan memberikan perlindungan.[6]

Di luar Eropa, seperti di Asia termasuk Indonesia, feodalisme
muncul dalam bentuk yang berbeda. Di Jawa misalnya,
struktur sosial terbentuk antara golongan priyayi (bangsawan,
pejabat, dan pemimpin) dan wong cilik (rakyat biasa).
Feodalisme di Indonesia lebih bersifat kultural dan simbolik
daripada ekonomi, karena berkaitan erat dengan
penghormatan terhadap kekuasaan dan nilai spiritual.
Dengan demikian, meskipun istilah “feodalisme” berasal dari
Barat, bentuk dan maknanya menyesuaikan dengan konteks
budaya lokal, termasuk dalam tradisi Jawa dan pesantren.[7]

6.Kuntowijoyo. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Bentang, 2013, him. 156-158.

7.Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka, 1984, him. 112-115.

8.Khasanah Pesantren, Pesantren, Feodalisme, dan Transformasi Sosial Keagamaan,
https://tidarislam.co/pesantren-feodalismne-dan-transformasi-sosial-keagamaan/, diakses 02 Agustus 2025.



Artikel limiah PRADIPTA BANIN

Meskipun tradisi khidmah di pesantren tampak menyerupai pola feodal karena adanya
ketaatan santri kepada kiai, sejatinya keduanya berbeda secara mendasar. Ketaatan
santri dalam khidmah berlandaskan pada nilai moral, spiritual, dan penghormatan
terhadap ilmu, bukan pada dominasi kekuasaan. Oleh karena itu, hubungan kiai dan
santri lebih mencerminkan ikatan etis dan religius yang lahir dari keteladanan,
kesederhanaan, serta keilmuan kiai, bukan bentuk feodalisme dalam arti sosial-politik.
[10]

Di pesantren, santri menghormati kyai sebagai pemimpin spiritual dan guru ilmu
agama. Hubungan ini kadang terlihat hierarkis, mirip feodalisme, karena santri tunduk
pada arahan kyai. Namun, kekuasaan kyai bersifat moral dan spiritual, bukan ekonomi
atau politik. Seperti Tradisi khidmah, mengajarkan disiplin dan adab, sehingga hierarki
tetap menjadi sarana pendidikan yang positif. Meskipun demikian, penting bagi
pesantren untuk menjaga keseimbangan agar hierarki tidak berubah menjadi dominasi
mutlak. Santri tetap perlu diberi ruang untuk berpikir kritis, belajar mandiri, dan
mengembangkan kreativitas. Dengan demikian, penghormatan kepada kyai tidak
menghalangi pertumbuhan intelektual dan spiritual santri. Dalam kitab Ta'lim al-
Muta'allim, ada sebuah syair yang berbunyi. [11]

Aku telah bersyair tentang hal itu: ' wlls § oonl s,
Aku menasihatkan setiap Muslim agar menjaga kehormatan, ket Jfg; (e dols
Sebab aku melihat yang paling berhak dihormati ialah guru.
- Betapa mulianya bila kepadanya diberikan penghargaan,
Sebab satu huruf ilmu yang diajarkan nilainya seribu dirham.

2l o5 Gl BT 2
B S ) g of s 3
oA Gl Aoy G52 2l

Mengutip perkataan dari syaikh az-Zarnuiji,
yakin.[12]

£

oty ol iy ol clgan @y Glony (rog (3Bel 24895 014965 (10

"Termasuk dari memuliakan guru adalah
dengan memuliakan anak-anaknya, dan
orang yang masih memiliki hubunan dengan
gurunya, baik hubungan secara nasab ' :"
(keturunan) atau secara sebab (perantara). . <

9.Pp. Al-Khoirot, Feodalisme Klasik dan Modern, Malang, I

Maret 2024, https://fatihsyuhud.com/feodalisme-klasik-dan-modern/, diakses 15 Agustus 2025.

10Tebu Ireng Online, Dibalik Tuduhan Feodalisme dalam Tubuh Pesantren, https://tebuireng.online/di-
balik-tuduhan-feodalisme-dalam-tubuh-pesantren, diakses 11 Agustus 2025.

11.Syaikh az-Zarnuiji, Ta'lim al-Muta'allim, him. 28.

12.)lmam az-Zarnuiji, Ta'lim al-Muta'allim Thariqut Ta'allum, Beirut: Dar al-Kutub lImiah, him. 48.

7 KESEIMBANGAN ADAB....



PRADIPTA BANIN

Permasalahannya adalah tidak sedikit
kalangan yang memanfaatkan dogma
tersebut untuk melakukan hal-hal yang
“menyimpang dari syariat dengan iming-
iming keberkahan ilmu pada muridnya.
Ajaran tentang khidmah  dan
keberkahan ilmu diposisikan sedemikian
absolut sehingga relasi kiai dan santri
berpotensi mengalami distorsi makna,
dari pengabdian yang tulus menjadi
_relasi kuasa yang tidak seimbang. [13]

Hal serupa juga dikritisi olenh Gus Dur
yahg menitik beratkan pada pentingnya
membedakan penghormatan pada kiai
dengan  praktik @ feodalisme
berkembang. [14] Pemikiran Gus Dur
terutama dalam esainya
"Kepemimpinan dalam Pengembangan
Pesantren”, menyodorkan  alternatif
pemahaman di mana posisi kyai lebih
‘dilihat sebagai figur moral dan

intelektual, bukan simbol kekuasaan
absolut.[15] :

yang

Artikel llmiah

Dalam Wacana kepemimpinan egaliter
dalam paradigma Gus Dur, otoritas lahir dari
kualitas keilmuan, keluasan wawasan, dan
keteladanan akhlak, bukan dari warisan
sosial atau ketaatan buta para santri.
idealnya bukanlah sosok yang menuntut
kepatuhan, melainkan yang mengilhami
kesadaran moral dan membimbing murid
untuk mandiri secara intelektual. Gus Dur
menegaskan bahwa apabila kepemimpinan
direduksi menjadi bentuk kekuasaan
simbolik, maka pesantren akan kehilangan
ruh pembebasnya. Relasi kiai-santri berubah
menjadi vertikal dan kaku, padahal esensi
pendidikan Islam adalah dialogis. Dalam
konteks ini, kiai berperan bukan sebagai
“tuan” yang menentukan nasib, melainkan
sebagai  murabbi pembimbing yang
menuntun proses penyadaran spiritual dan
intelektual murid. Begitu juga beliauy,
menekankan pentingnya pesantren menjadi
lembaga sosial yang terbuka oleh ruang dan
waktu terhadap kritik dan pembaruan yang
sopan dan akal sehat.

Tradisi yang kuat tidak boleh
menjadi sesuatu hal penolakan,
sebab hakekatnya tradisi adalah
Nilai, bukan pembentukan yang
bersifat lahiriah. Dengan
membuka dialog antara kyai dan
nalar santri yang sehat, maka
pesantren justru memperkuat
hubungan sebagai lembaga
yang berakar pada spiritualitas
yang berubah menjadi manusia
yang majul.

13.Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. LP3ES, 1982.

14.Wahid, Abdurrahman. Pergulatan Negara, Agama, dan Kebudayaan. Desantara, 1999.

15.K.H. Abdurrahman Wahid, Kepemimpinan dalam Pengembangan Pesantren, 1978, https://gusdur.net/kepemimpinan-
dalam-pengembangan-pesantren/?utm_source-chatgpt.com, diakses 03 Agustus 2025.

KESEIMBANGAN ADAB....



Artikel limiah PRADIPTA BANIN

Di Kutib buku nuansa figh sosial,forum pergulatan
intelektual antara tradisi kepatuhan di lingkungan
pesantren dan semangat tajdid yang menuntut
pembaruan pemikiran Islam agar senantiasa
relevan dengan dinamika zaman. Kepatuhan
mutlak terhadap guru tanpa ruang dialog dinilai
berpotensi menimbulkan stagnasi intelektual dan
kejumudan fikih, sebagaimana pernah terjadi
dalam sejarah Islam. Pertanyaan santri mengenai
eksistensi tajdid di era modern menjadi refleksi
kritis atas urgensi reaktualisasi ajaran Islam, agar
tidak berhenti pada tataran konsep normatif
semata, melainkan terwujud dalam praksis sosial
yang nyata. Dalam hakikatnya, tajdid bukanlah
upaya mMmeniru modernisme Barat, melainkan
gerakan untuk memurnikan, menjernihkan, dan
memperbarui pemahaman Islam melalui semangat
ijtihad, sehingga fikih tetap mampu menjawab
tantangan zaman dengan berpijak pada nilai-nilai
keislaman yang autentik dan kontekstual.[16]

Dari aspek dasar hubungan Feodalisme dan adab,
maka relasi antara kiai dan santri didasarkan pada
penghormatan, pengabdian, dan nilai-nilai spiritual.
Santri menghormati kiai karena keilmuannya,
bukan karena paksaan atau kekuasaan absolut.
Sebagiamana keterangan dalam kitab Ta'lim Al-
Mutaallim: “Mereka yang mencari pengetahuan
hendaklah selalu ingat bahwa mereka tidak akan

pernah mendapatkan pengetahuan atau
pengetahuan tidak akan berguna, kecuali kalau dia
menaruh hormat kepada guru yang
mengajarkannya. Hormat kepada guru bukan

hanya sekedar patuh sebagaimana dikatakan oleh
sayidina ali, “saya ini hamba dari seorang yang
mengajar saya, walaupun hanya sat kata saja”.[17].
Paragraf itu ingin menegaskan bahwa pesantren
tidak bisa disamakan dengan sistem feodalisme.
Hubungan kiai dan santri bukan hierarki kekuasaan,
melainkan relasi adab, ilmu, dan spiritualitas.

Penghormatan antara santri dan
kyai bukanlah penindasan, namun
bagian dari etika keilmuan jalan
menuju keberkahan ilmu. Secara
eksistensi santri mencari makna
hidup di  dunia. Dengan

menghormati kyai secara utuh
dan santri bertanggungjawab dan

mengaktualisasikan diri sebagai
manusia berilmu dan berakhlak.
Pesantren, dengan demikian,
menjadi laboratorium eksistensial:
bukan mengekang, tetapi
membimbing santri menjadi diri
sendiri dalam kerangka spiritual
dan intelektual.

16.KH. MA. Sahal Mahfudh, Nuansa Figih Sosial, Yogyakarta: LKiS, Cetakan 1,1994,. m. 52.: |
17.Nurul Isnaini, Ma'had Aly Pesantren Maslakil Huda fi Ushul Al-Figh, Persimipangan ;Biani
Il :

Santri dan Tuduhan Feodalisme, diakses 03 Agustus 2025.

KESEIMBANGAN ADAB....




e
PRADIPTA BANIN Artikel llmiah

KESIMPULAN . |
Feodalisme pesantren bukan bagian dari esensi pesantren, melainkan dari
géjala—géjala sosial akibat penyempitan makna adab: hubungan antara kyai dan
santri seharusnya berdasarkan pe’hghormatan,_ bukan kentundukan secara buta
mutlak, sehingga jika adab dipahami secara mendalam maka melahirkan secara
moral, spiritual, dan intelektual seimbang. idealnya pesantren menjadi tempat
santri berpikir kritis, menjaga adab, dan menemukan jati diri sebagai manusia
berilmu, sementara revitalisasi adab perlu dilakukan agar tidak sekadar tata
krama formal, 'te_t'api, kesadaran spiritual untuk menghormati ilmu dan
meneladani akhlak. Dengan keseimbangan antara khidmah dan kebebasan
berpikir, pesantren akan menghasilkan generasi Muslim yang taat, cerdas, dan
berdaya, menjadikan tradisi penghormatan sebagai sumber moralitas dan
kemandirian intelektual, bukan ketergantungan. |

KESEIMBANGAN ADAB....




Telaah Kasus PHAD'PTA BAN'N

Pluralitas Budaya
Pesantren Dalam
Menghormati Guru
Dalam Kacamata
Asy-Syathibi

Oleh: Ahmad Faizul Albab

Kiai Sebagai Basis Budaya Khas Dalam Pesantren

Pesantren sebagai lembaga Pendidikan islam
merupakangambaran bagaimana islam
tradisional di Indonesia. Hal inidapat dilihat dari
tradisi yang dipelihara dalam lembaga ini,
sehingga menjadikannya sebagai sub kultur dari
kultur islam di Indonesia. Bahkan dalam setiap
pesantren akan memiliki coraktersendiri yang
membedakannya. Sebagai contoh,
PesantrenTebuireng di Jombang akan memiliki
budaya yang berbedadengan Pesantren Ngruki
di Solo. Hal ini disebabkan oleh kemampuan
pesantren dalam menghadapi setiap
problematikayang dihadapi.

Pesantren merupakan lembaga Pendidikan
islam tertua di Indonesia dengan sistem pola
asuh selama 24 jam. Model sepertiini menjadikan
Kiai dan santri sebagai hubungan epistemologis,
parental, primordial dan juga menjadi role-
model. Kiai sabagaisentral epistemologis karena
mereka adalah sumberpengetahuan, adab dan
represantasi keilmuan dalam pesantren. Ada
pesantren yang memiliki corak penguatan ilmu
haditskarena Pengasuhnya memiliki konsentrasi
di bidang hadits. Dan begitu seterusnya.
Hubungan parental mengindikasikan bahwakKiai
adalah sosok pengganti dari orang tua sebagai

pendidik. Orang tua akan mempercayakan
segenap unit pesantren untukmendidik
anaknya.

11

Dalam hal ini, Kiai Sahal dalam

bukunya, Nuansa Figh
Sosialmenyatakan hal yang
kurang lebih sama:

“Kalau dilihat dari  sejarah
munculnya pesantren dan
penerapan ajaran 'aqgidah dan
syari'ah pada masyarakat
pendukungnyaq, tidaklah
berlebihan apabila disebut,
pesantren itu merupakan
kesatuan dalam keragaman.

Kesatuan dalam pemihakannya

dalam Islam Sunni, kesatuan
dalam misinya yaitu
menyampaikan dakwah dan
pesan keagamaan kepada
masyarakatnya di  samping
lembaga yang menekuni
tafagquh fiddin. Namun
pesantren beragam dalam caraq,
metoda, taktik dan strategi

untuk melakukan dakwahnya.

Bahkan dalam satusisi
dakwahnya sekalipun, seperti
yang tercermin dalam pola
pendidikannya.”

BUDAYA MENGHORMATL....




PRADIPTA BANIN Telaah Kasus

Lebih lanjut Kiai Sahal menekankan bahwa corak kultur sebuahpesantren tidak hanya
dipengaruhi oleh improvisasi dariKiainya, namun juga oleh budaya yang mengitati dunia
pesantren, Kiai Sahal mengungkapkan:

“Persoalan yang terakhir dapat dimengerti, karena dipengaruhioleh pendiri pesantren
dan masyarakat pendukungnya, atausalah satu dari dua faktor tersebut. Kedua faktor itu
berkaitandengan tantangan yang ada dan jawaban yang muncul. Bahkanhubungan
saling mempengaruhi ini terus berlangsung pada periode pengasuh pengganti. Hanya
saja pesantren itusebenarnya sangat tergantung kepada pengasuh sebagai elemenyang
paling esensial dan pemegang otoritas di pesantren. Karena itu pula, arah, taktik, strategi,
sistem dan organisasipendidikan dalam pesantren sangat dipengaruhi oleh
pengasuhnya.”

Bagaimana Signifikansi (dalalah) Menghormati Guru dalam Budaya Khas
Pesantren?

Seringkali kita temui berbagai opini public terhadap budaya menghormati guru di
pesantren sebagai tindakan yang tidak perlu untuk dilakukan. Banyak sekali komentar-
komentar miring, baik di dunia maya maupun nyata akan budaya nundukdi depan Kiali,
mencium tangan bahkan budaya berebut sisa makanan dari Guru. Hal ini dianggap
sebagai sesuatu yang berlebihan, tidak sesuai dengan ajaran islam dan seharusnya
budaya seperti ini ditinggalkan jauh-jauh. Salah satu opini mereka adalah penghormatan
yang mutlak hanyalah kepada Allah, sebagai Dzat yang mutlak. Dari sini, penulis
mencoba mengarahkan bahwa opini tersebut harus didialogkan ulang dengan mencoba
memaknai secara objektif terhadap arti “mengambil berkah dari guru”.

Sebagai rujukan, penulis akan mengutip pengertian yang ditulis oleh Sayyid
Muhammad dalam bukunya “Mafahim Yajibu An Tushohah”. Beliau sendiri menyatakan
keprihatinan akan makna dari “ngalap berkah” yang lazim dilakukan oleh masyarakat
muslim, sebagai contoh dalam dunia pesantren. Ngalap berkah sering kali disalahartikan
sebagai sebuahtindakan yang berlebihan, bahkan cenderung dinilai sebagai perbuatan
syirik dan menyesatkan. Sebagai respon, Sayyid Muhammad mengawali dengan
memberikan pengertian dari “Ngalap Berkah” (tabarruk): Yaitu setiap tindakan tawassul
(perantara) untuk mendekat diri kepada Allah melalui sosok yang dianggap sebagai
seorang yang telah dekat kepada Allah dan merasa bahwa orang yang mencari
keberkahan masih jauh dari-Nya.

Sedangkan makna berkah itu sendiri memiliki berbagai macam definisi. Al Asfahani
memberikan pengertian: menetapnya kebaikan yang bersifat ketuhanan pada sesuatu.
Muhammad al Kafawi memberikan pengertian secara lebih jelas: berkembang dan
tambahnya sesuatu, baik bersifat empiric maupun tidak, nilai moralitas, perasaan positif
pada diri seseorang terhadap kehidupannya, baik dari segi materi maupun moral yang
menjadi kebahagiaan di dunia dan kesempurnaan pahala di akhirat. Sehingga dari
pengertian ini, mengindikasikan akan adanya perbedaan dalam perilaku untuk
mengambil berkah. Baik perbedaan itu diakibatkan perbedaan objek keberkahan, yaitu
manusia, tempat dan waktu. Maupun perbedaan dari segi budaya yang
mempengaruhinya.

BUDAYA MENGHORMATL.... 12




Telaah Kasus PRAD'PTA BAN'N

Dari sini penulis akan mencoba mendudukkan permasalahan perbedaan
penghormatan terhadap guru sebagai cara mencapai keberkahan karena
pluralitas budaya, terutama budaya pesantren.

Dari berbagai cara untuk menghormati guru, yang telah diketahui oleh
khalayak santri, penulis akan mencoba mendialogkannya dengan budaya khas
yang ada di setiap pesantren. Setiap pesantren akan memiliki budaya
tersendiri dalam menghormati guru, sebagai bentuk untuk mencari
keberkahan atau ridho darinya. Hal ini karena dalam syariat(baca: Al-Qur'an
dan Hadits) penghormatan terhadap guru tidak dijelaskan secara terperinci.
Adapun penghormatan Sahabat kepada Rasulullah sebagai dalam mengambil
keberkahan adalah bentuk tersendiri yang tidak bisa diterapkan pada selain
Rasulullah. Ambil contoh para sahabat yang mengambil bekas darah
Rasulullah lalu meminumnya. Dan hal ini tentu saja tidak boleh dilakukan
pada diri selain Rasulullah. =

Pluralitas Budaya Pesantren Dalam Menghormati
Guru dalam Kacamata Asy-Syathibi

Perintah untuk menghormati guru dapat salah satunya ditulis
oleh Mbah Hasyim dalam bukunya, Adabul ‘Alim Wal Muta'allim:
Asy-Syamasahi mengutip perkataan Rasulullah bahwa: “Barang
siapa yang menghormati orang alim maka sesungguhnya dia
hanyalah menghormati Allah, dan barang siapa merendahkan orang
alim, maka sejatinya dia hanyalah merendahkan Allah dan Rasul-
Nya.” Hal ini karena orang alim memiliki derajat yang tinggi karena
dia diberi ilmu oleh Allah (Qur'an Surat Al Mujadilah Ayat 11), bukan
karena pribadinya. Dari hadits tersebut dapat disimpulkan bahwa
perintah untuk menghormati guru adalah sebuah keharusan.
Namun permasalahannya adalah bagaimana cara kita untuk
menghormati guru.

Mengenai hal ini, Kiai Hasyim Asy'ari telah memberikan dua
belas bentuk-bentuk penghormatan terhadap guru. Jauh
sebelumnya, penulis buku Ta'lim Al Mutaallim juga telah
menggariskan berbagai poin dalam menghormati guru. Terlepas
dari semua pendapat yang telah dituliskan tersebut, menurut
hemat penulis, garis besar cara-cara untuk menghormati guru
adalah produk yang lahir dari sebuah budaya melalui proses
pengejawantahan perilaku Nabi dan Para Sahabat. Hal ini karena
perilaku para sahabat terhadap Nabi tidak bisa serta-merta dijadikan
sebagai landasan untuk menghormati guru secara mutlak. Karena
terdapat batasan-batasan nilai yang menjadi pembeda. Sehingga
ketika penulis menyatakan bahwa bentuk penghormatan pada guru
adalah sebuah produk improvisasi budaya adalah sebuah hal yang
tidak terlalu berlebihan.

13 BUDAYA MENGHORMATL....




PRADIPTA BANIN Telaah Kasus

Dl o -

- “Secanggih apapun akal santri, sehebat

 apapunskill santri, sehafal apapun para

W sén_fri pada kitab-kitab yang dipelajarinya,
itu tidak ada artinya tanpa dilandasi akhlakul
kafimah, moralitas yang baik dan perilaku

N yang dapat ditiru”.

Dalam hal sebuah budaya mampu memberikan warna
terhadap sebuah penetapan hukum syariat, Imam Syathibi
menyatakan bahwa perintah yang bersifat umum dan
mutlak akan berubah sesuai dengan zamannya. Perintah
tersebut dapat berubah sesuai dengan analisa dan
perubahan adat kebiasaan. Misal, dalam al Qur'an Allah
memerintahkan untuk berbuat baik dan adil kepada
siapapun. Maksud dari berbuat baik dan adiltersebut tidak
diperinci oleh Allah. Sehingga untuk menentukan
tafsirannya, maka seseorang dituntut untuk menggunakan
argumentasi dan kondisi sosial yang ada. Dialog antara
budaya dan hukum inilah yang menjadi ciri khas figh yang
mampu berubah sesuai dengan kondisi sosial.

Berbagai macam budaya dalam menghormati Kiai
adalah bukti bahwa pesantren memiliki ciri khas tersendiri
dalam memaknai perintah untuk menghormati guru.
Pluralitas budaya pesantren ini tidak bisa ditabrakan satu
sama lain. Tidak bisa seorang dari satu pondok tertentu
menyalahkan budaya pondok lain yang menurutnya salah
dalam menghormati guru. Sehingga salah satu keunggulan
pesantren dengan berbagai macam bentuk budayanya
adalah kekayaan dalam memaknai perintah syariat, salah
satunya adalah menghormati guru. Oleh karena itu, kiai dan
lingkungan pesantren sebagai basis penetapan sebuah
budaya menjadi sentral yang tidak dapat diperdebatkan
keniscayaannya . Wallahu a’lam

BUDAYA MENGHORMATI.... 14




Opini llimiah PRADIPTA BANIN

Menjawab Tuduhan
Feodalisme di Pesantren:
Antara Adab, Ilmu, dan
Otoritas

Oleh: Muhajir Safi’udin

MMendengar nama pesantren, yang
terbayang di benak banyak orang
adalah  sekelompok manusia yang
berusaha membersihkan hati, pikiran,
perkataan, dan perbuatannya dari hal-hal
yang kotor. Figur sentralnya adalah
kiaisosok yang mendapat amanah untuk
mendidik dengan sepenuh hati,
menuntun jiwa menuju kejernihan,
menorehkan tinta ilmu, serta mengukir
karakter pejuang dalam dada para santri.

Dalam sejarah perjuangan kemerdekaan
Indonesia, pesantren telah membuktikan
diri sebagai kekuatan moral dan sosial
yang luar biasa. Kiai, dengan kharisma
dan ketulusannya, memimpin perlawanan
terhadap penjajah, membentuk laskar
Hizbullah, dan menyalakan semangat
jihad mempertahankan kemerdekaan
dengan puncaknya melalui Resolusi Jihad
22 Oktober 1945.

Historisitas pesantren
bahwa lembaga ini
melahirkan  kepatuhan buta, tetapi
melahirkan manusia merdeka yang
berakar pada nilai yu'allifur rijal (mencetak
para tokoh) yang siap memperjuangkan
bangsanya di segala bidang kehidupan.

19

menunjukkan
bukan tempat

Di sinilah muncul gap pemahaman antara
pandangan internal dan eksternal terhadap
budaya pesantren. Bagi orang dalam, itu
adalah ekspresi spiritual dan simbol adab.
Tetapi bagi sebagian pengamat, tradisi

tersebut bisa dianggap bentuk ketundukan
yang melampaui

batas, bahkan dinilai
menghambat daya kritis santri terhadap
otoritas keilmuan.

Memang, kehidupan di pesantren tampak
memiliki struktur yang berlapis. Ada kiai di
posisi tertinggi, para ustaz di tengah, dan
santri di bawah. Tradisi seperti mencium
tangan Kkiai, berjalan di belakang beliau,
atau menunggu giliran bicara sering
dianggap sebagai simbol ketundukan.
Padahal, di balik semua itu tersimpan
makna yang jauh lebih dalam sebuah
bentuk penghormatan terhadap ilmu dan
guru yang menjadi jalannya.

Bagi kalangan pesantren, dengan referensi

primernya adalah ]e) kuning
menegaskan bahwa kiai bukan sosok
penguasa, melainkan pendidik sejati. la
bukan orang yang minta ditaati tanpa
alasan, tetapi guru yang memikul tanggung
jawab besar membimbing santri agar
tumbuh secara moral, spiritual, dan
intelektual.

MENJAWAB TUDUHAN....




PRADIPTA BANIN Opini limiah

Sementara itu, santri bukan bawahan, melainkan
penjelajah ilmu. Mereka menjalani proses
panjang dengan kesabaran, kerendahan hati, dan
niat tulus untuk memahami kehidupan lewat
bimbingan gurunya.

Banyak kritik muncul karena orang salah paham
tentang apa yang dimaksud adab di pesantren.
Mereka mengira struktur yang ada adalah feodal,
padahal sebenarnya berbeda jauh. Feodal berarti
sistem di mana bawahan harus tunduk tanpa
alasan, sering bernuansa perbudakan. berbeda
dengan tuduhan feodal, adab di pesantren bukan
mengekang santri, justru membimbing santri
agar menghormati ilmu dan guru dengan
kesadaran, bukan paksaan.

Dengan kata lain, ketika santri menundukkan diri, mendengarkan, atau menghormati kiai, itu
bukan bentuk penihdasan atau dominasi, melainkan praktik pendidikan. Salah satu bukti
konkretnya yaitu adanya sistem musyawarah atau bathsul masail dipesantren. Dalam bathsul
masail, santri bebas mengajukan pertanyaan, menyampaikan argumen, dan mengkritisi jawaban
ustaz, tentu tetap dalam adab yang dijunjung pesantren. Dengan adab, ilmu, dan musyawarah,
pesantren membentuk santri yang cerdas, kritis, dan berakhlak mulia jauh dari bayangan sistem
feodal yang mengekang. =

Dari sini, terlihat jelas bahwa, bahwa perbedaan mendasar antara feodalismme dan kultur
pesantren terletak pada sifatnya. Feodalisme cenderung anti-kritik dan otoriter, sementara
budaya pesantren justru mengutamakan musyawarah dan memberi ruang bagi diskusi ilmiah,
tentu dengan tetap menjunjung etika dan adab yang diajarkan dalam khazanah Islam. Jadi,
pesantren bukan tentang ketaatan buta, tapi tentang membentuk santri yang siap menghadapi
dunia dengan kepala cerdas dan hati yang mulia

MENJAWAB TUDUHAN.... 16




Antara Ta’dzim dan

Feodalisme:
Argumen pembenaran
terhadap dan oleh kaum santri

Oleh : Muhamad Chanif Ali

ad-din, dan ia merupakan Ilembaga

P esantren merupakan lembaga tafagquh fi
pendidikan Islam tertua di Indonesia.

Sejak masa penyebaran Islam di Nusantara,
pesantren telah menjadi pusat pembelajaran
agama, moral, dan budaya. Tercatat ada
beberapa pesantren yang usianya sudah
sangat tua, bahkan melebihi usia kemerdekaan
Indonesia sendiri. Mulai dari Maslakul Huda,
Lirboyo, Al-Hikmah Brebes, Sidogiri, dan lain
sebagainya. Pesantren-pesantren tersebut
bukan hanya menjadi pusat ilmu, tetapi juga
benteng moral bangsa yang telah melahirkan
banyak ulama, pemimpin, dan tokoh
masyarakat.

Di dalam pesantren para santri diasupi nilai-
nilai agama hampir 24 jam, mulai dari yang
sifatnya untuk peribadahan sampai tata
kerama (adab). Nilai-nilai ini tidak hanya
diajarkan  dalam  bentuk teori, tetapi
dipraktikkan secara langsung dalam
kehidupan sehari-hari. Tata kerama yang
diajarkan di pesantren meliputi bagaimana
manusia (dalam hal ini santri) berhubungan
dengan manusia hingga manusia dengan
Tuhannya. Termasuk tata kerama dengan
manusia adalah dengan guru. Ada banyak
contoh yang bisa penulis sebutkan, namun
dirasa cukup penulis sebutkan yaitu kepatuhan
terhadap guru (yang dianggap oleh kaum
nonpesantren) sebagai kepatuhan mutlak.
Bahkan mereka mencap hal ini sebagai
feodalisme! Tapi apakah benar demikian?

Setelah kita membahas definisi ta'dzim,
kita lanjut ke definisi dari feodalisme. la
berasal dari kata feodum yang berarti
tanah atau wilayah yang diberikan oleh raja
kepada bangsawan atas imbalan kesetiaan
dan jasa perang. Dalam konteks sosial,
feodalisme adalah sistem sosial dan politik
di mana kekuasaan, hak istimewa, dan
sumber daya dikuasai oleh segelintir elite,
sementara rakyat berada dalam tunduk
dan bergantung. Dari sini, jelas terlihat
bahwa feodalisme mengandung unsur
penindasan dan ketimpangan sosial yang
kuat. Hubungan antara penguasa dan
bawahan bersifat vertikal dan hierarkis.
Sementara dalam pesantren, ta'dzim
bukanlah bentuk penindasan, tetapi
penghormatan yang lahir dari kesadaran
spiritual. Hubungan antara kiai dan santri
dibangun bukan di atas dasar kekuasaan,
melainkan atas dasar keilmuan dan cinta.




Para santri memuliakan gurunya bukan
karena takut, tetapi karena yakin bahwa
ilmu tidak akan memberi manfaat tanpa
adab dan penghormatan kepada
pengajarnya. Ketaatan yang tampak
S E (VIR ale e [Vl ol V- Rl e B A o =10 @ Dentuk  penghormatan  yang  berlebihan
P E MU V- T I E  C U BeE sl dianggap sebagai bentuk penundukan diri.
pemahaman agama bahwa ilmu adalah Padahal dalam pandangan pesantren,
cahaya, dan cahaya tidak akan masuk ke penghormatan kepada guru justru merupakan
hati yang sombong dan tidak beradab. jalan untuk memerdekakan jiwa dari
Dalam hal ini, ta'dzim adalah cara santri | aasebbsaieElt - -

menjaga hati agar tetap bersih dari pada akhirnya, tradisi ta’'dzim di pesantren harus

kesombongan dan ketidaksopanan. dlpahaml SRRl R : slnidlie] el
. pendidikan Islam. la bukan simbol kemunduran
Adapun mereka yang menuduh ta'dzim

. . . : . atau feodalisme, melainkan bagian dari
sebagai feodalisme, sering kali melihat . . _
dari | hami nilai metodologi pendidikan yang menanamkan nilai
pgsgntren arl uartan.pa memanaminiiai= hormat, rendah hati, dan kebersihan hati yang
nilai yang tumbuh di dalamnya. Mereka

: telah di ajarkan oleh para ulama sampai Nabi
MEINELEILCICINEIERNCECIRERICREEUCER \jyhammad SAW. Sementara feodalisme lahir

rasional,  tanpa menyadari SEWUEN dari struktur kekuasaan yang menindas, ta'dzim

sElplellelL cgRN < CIali = o MINN oSICLCIQIINOEeEN tmbuh dari kesadaran batin yang mendalam

SlelldIVET i Epe g RTC o IS Gl VEINNEIN bahwa iimu adalah sesuatu yang harus dijaga

klasik. Dalam pandangan mereka, segala [el=ialeE 1= e[}

/ Dengan demikian, pembenaran terhadap dan
olen kaum santri bukanlah pembenaran
terhadap perilaku tunduk membuta, tetapi
terhadap nilai luhur yang mereka junjung:
menghormati ilmu dan penjaganya. Dan
pesantren, dengan segala kesederhanaan dan
tradisi lamanya, sesungguhnya sedang menjaga
warisan peradaban: bahwa ilmu tidak akan
pernah tumbuh di hati yang tidak beradab.
Ta'dzim bukan bentuk perbudakan modern,
tetapi ekspresi kemerdekaan  jiwa dari
kesombongan. Maka, sebelum menuduh
pesantren sebagai feodalisme, harus di pahami
bahwa di balik tunduknya santri kepada gurunya,

ada kehormatan besar yang sedang dijaga
kehormatan terhadap ilmu itu sendiri.



Figh Aktual PRADIPTA BANIN

)
/TR "!
“Antara Ta’dzim dan Feodalisme: Membaca Makna di Balik
Tradisi Membungkuk dan Ngesot di Hadapan Kiai”

Oleh: Muhammad Muhyiddin

alam kehidupan pesantren,

adab menempati posisi yang

sangat tinggi—bahkan

sering dikatakan bahwa

adab lebih dulu dari ilmu.
Setiap gerak-gerik santri diatur oleh
nilai hormat kepada guru, mulai dari
cara berbicara, berpakaian, hingga
cara bersalaman. Di banyak
pesantren, masih sering kita jumpai
santri yang berjalan ngesot atau
membungkuk saat mendekati kiai.
Bagi sebagian santri, itu adalah
simbol ta'dzim dan penghormatan
tertinggi kepada sosok pembimbing
ruhani yang menjadi perantara
mereka dalam menuntun ilmu dan
akhlak. Namun di  sisi lain,
pemandangan seperti itu tidak
jarang memunculkan tanya di
kalangan luar:

19

MEMBACA MAKNA...



PRADIPTA BANIN Figh Aktual

Pertanyaannya kemudian:
Apakah tradisi membungkuk dan ngesot di hadapan kiai masih dapat dibaca
sebagai bentuk kesalehan kultural dan penghormatan terhadap ilmu, ataukah praktik
tersebut mencerminkan sisa-sisa feodalisme yang belum selesai di tubuh pesantren?

Analisis Kasus
Ulama berselisih pendapat dalam menyikapi masalah tradisi membungkuk tersebut.
Letak perbedaan mereka terdapat pada apakah membungkuk di saat menghormati kiai
sama dengan membungkuk saat shalat (ruku’)? Sebagaimana hadis yang membahas
tentangnya:
B s 6 s 06 18 el o S 2 i g g Al 606 W A e 06 i s

(B S50Ualy ol ,\;u\ JG 4«31» JG ?ii:f:jj ’a,gu J6 Yy J6 ed Brse \ B 5 sl &L L,z

- z

m,

[1]«es Euas 1iay RO

Dari Anas r.a. berkata: Seorang laki-laki berkata, “Wahai Rasulullah, apabila salah
seorang dari kami bertemu dengan saudaranya atau temannyaq, apakah ia boleh
membungkuk kepadanya?” Beliau menjawab, “Tidak.” Laki-laki itu bertanya lagi,
‘Apakah ia boleh memeluknya dan menciumnya?” Beliau menjawab, “Tidak.”
bertanya lagi, “Apakah ia boleh berjabat tangan dengannya?” Beliau menjawab, “Ya.”

Maka dari hadis tersebut muncul beberapa pendapat dari para ulama:

1. Sunnah mencium tangan seseorang seperti yang telah dipraktikkan oleh para
sahabat nabi
2. Namun hukum sunnah tersebut bisa menjadi makruh bila seseorang yang

mencium tersebut karena urusan duniawi, entah itu sebab hartanya atau pangkatnya.

2]

ve P @ 6 c(\ qve :t;,l’d\ ‘;:LJ\ GM :\’.,kéj m Z\S,fo 4}4.6) cgéiﬁj&!\ e Léiﬁ;‘d\ Wt yj [1]

oV 2 VY z ((VYVA :a.’e,-.d\ N3 Sgpm) (W B oxgh) e o [2]
£e a5y 3 O ng ))\ Eods Buz 3.d KETs ggfw;u\ as "’T JM.m & B Lsﬁ-ij‘gy e 55‘ jﬂ\h”@-* 33

wduﬁfiduu Qﬁjmdfmu,ufwbuﬁjj ‘/T ?abj%w}\ 56 RS gy 2pe 538 W J6 28
sty 6 DU 558 o1t ;s“"“f""""‘d)”’ﬂ%wﬁ‘.;lééf“’fjfl"sd:\id fﬁclwmw%gj‘é‘
AJLS@{\MJMJM d °?J\; ot o AR K 1) B A o391 g dlad ety 4 636 Az 5 AL g8t o g 8da
dub 5 2305 180 oy sty g ww\ 5 g5 e B Gl g2l 5 i g5 4

l;u.o Uﬁ@\%ﬁ;ﬁ\.@\f’e’
G

3Landos eaddl 1450 &5 2L fopgdh G wju%wsJy)@/°//g‘sxg~ Jyuwu@,ww&uj
ubﬁm,\;”&uumwbm},\m*juwutfuu~ s o 58 Y i) jﬁ‘uﬁ_?;f”s w3 aid § aale

— == Pl

MEMBACA MAKNA...




Figh Aktual PRADIPTA BANIN

Hukum tersebut hanya berkaitan dengan
mencium tangan seseorang, namun bila
dikaitkan dengan membungkuk atau jalan
ngesot maka muncul perbedaan pendapat
dikalangkan ulama:

1. Jika yang terjadi adalah
menyamakan membungkuk kepada Kkiai
dengan membungkuk kepada Allah maka
hukumnya adalah Haram dan orang
tersebut dinyatakan kafir, seperti yang
dikatakan oleh imam Abu Bakar Syatha
dalam [l'anatutthalibin, mengutip dari
Bujairami.

2. Jika yang terjadi adalah
membungkuk secara mutlag (tanpa adanya
tujuan yang melatar belakangi) maka
hukumnya adalah Makruh, sebagaimana
pendapat imam Abu Bakar Syatha dalam
I'anatutthalibin, mengutip imam Nawawi
(dwizo Jg8). Namun ada sebagian ulama
yang tetap mengharamkannya.[3]

Imam al Mubarokfuri dalam kitabnya, Tuhfah al Ahwadzi memberikan penjelasan
mengenai membungkuk yang dilarang oleh nabi dalam hadis di atas, yaitu
membungkuk yang esensinya sama seperti ruku’' yang hanya layak dihaturkan kepada
Allah

UL A5 ) e (3 i) A8 W G shs s o (R 5) ) g o (et ) cedeD 6 o (& 89) 48
Bl 35e (e 5 RIS 55 £ B0 ka5 85 (Y J0) g

YAA=YAY o ot ((VARY Sl y13) copdllll B} s Sy gl [3]

s Al g ans W s ) 1l ot b e L Y o ol ol ) e s DI sl AalSG (sl s
wjjisﬂjjvxjcwfaysﬁwM@U‘erdﬂ .Wd\f)ﬁQ&SW\JOY a,;jivbjcw
Alay dgnan

i ade e WS- Oy b= oS0 S8 G OIS L e gl S5 o 13] ¢ el Aal)S s

e Sshns (& Joiy 14d58) hasme (LIl el S (opoill 8Ty cals8) 655N o ) o Ol Loseas (ol (plm 03,05 JUs 1)
aBlaadly = Y ol Jie o g clow = Jlm S a8 Ll camgl ol 5V L 8 b Lelong (i) s 20185 By o 2ol
of camdog odag) U3 OIS0 copd s S 15) 1 IS3Y1 b (ggpdl pLY) JUB ¢ i) (6T (L5 g 1lg)— JB OF JL . Jf b ¢ feddlST
g0y Ll Jal i aalargy aSyay 45985 olizg olidd O Oly ooy b 0K o Al joa¥) o SIS o ol caslny cabys f canle
LS s 09 S sgb (U3

27 MEMBACA MAKNA...




PRADIPTA BANIN Figh Aktual

Kebolehan ini dijelaskan dalam Ithaf
al-Sadat al-Muttaqin, karya al Zabidi,
syarah atas lhya' ‘UlUmiddin karya al-
Ghazali. Dalam  kitab  tersebut
diterangkan bahwa mencium tangan
— baik bagian punggung maupun
telapaknya — serta membungkuk
seperti posisi rukuk sebagai bentuk
penghormatan termasuk perbuatan
maksiat, kecuali karena rasa takut,
atau kepada seorang pemimpin yang
adil, atau kepada seorang alim, atau
kepada orang yang memang pantas
menerima penghormatan tersebut
karena urusan agama.

Sementara mencium tangan tanpa
berlebihan diperbolehkan. Adapun
segala bentuk penghormatan yang
berlebihan tidak termasuk syiar
Islam, kecuali jika ditujukan kepada
pemimpin yang adil, ulama yang
ilmunya bermanfaat, atau sosok yang
patut dihormati karena urusan

Ucapan (lw J>)ll) berarti seorang Muslim di antara agama, seperti guru, orang tua, dan

kita, (sl>1 ,8bL) yakni saudaranya seiman, dan (ol orang saleh[5] Pendapat yang
d8y3up)  Yyaitu  temannya yang lebih  khusus
kedudukannya. (4 ,Ji_zi,gi) bermakna membungkuk
dengan menundukkan kepala dan punggung. Nabi
&  menjawab ‘“tidak”, karena perbuatan itu bahwa —membungkukkan  badan

menyerupai ruky, yang termasuk ibadah hanya [EUSICIELCIRERIVERGEIET Gl CleE ek

untuk Allah.[4] nabi Adam, dalam arti bukan karena
lllat (alasan hukum) kemakruhan dalam [EEEEEIIVEIaNENTox-Tol=]a A1 ole BN =T o I g}V

membungkukkan badan adalah karena menyerupai seperti rukuk, maka hal tersebut

bentuk ibadah kepada Allah. Namun, illat ini tidak diperbolehkan.[6]

terdapat pada tindakan ngesot (bergerak sambil

duduk) atau berjalan dengan lutut, sehingga kedua

cara tersebut dibolehkan, bahkan bisa bernilai

sunnah apabila dilakukan untuk menghormati

ulama.

senada juga dilontarkan oleh imam
Abul Ma'ali dari madzhab Hambali,

o2 v e c(\"ﬁv s dodal) gf:g\ B1L) cajﬂq) cg._'s.:\.eﬂ\ co\r Uﬁu é)j?:g\ dd> cgﬁ)}éf)\,.d\ dw)\ s [4]
tA N

MEMBACA MAKNA... 22




Figh Aktual PHAD'PTA BAN'N

VWY o T (VA€ gl gl A e (g ) el S3L1 Blou] s 1 [5]

AN e anzgy Ol o o BT o gl aalo o bl oy o571 ) dagS (Radsdl 3 slisWig) Uy of 1 gl () Jos LiS)
B gl pab S5 Lo oo Lo Lly s ol S5 ) 15 06w of ey ks o i (D55 i Yl oz 548) Wl ) pn 85l 6 5
Lﬁj@‘m *""”Tu’ ‘buu; (C‘J""“ u,:) ) Ls o op JAU« (o.k.\_,:& )j J‘;j) gi]\ ﬂf,u V’J‘) ASJJU )T o.JJ\j ji Lls o }5} rlxﬂ QJ A
Al o) e ) B et g O ) gr Wlges Ogelb B8 ke Sl i b anl sw\s,wwa}aﬁiho.uwfg;,ﬁ\
S sl Al sl Nl g g wlally doo S at e oy jo alll by pladl 0¥ 5 BB jee O (ke S oo pladly o) OF L Lage
(B G 1506 € 2T T s ae S 2, al cledaey ) olils plad) jee a8 W 1B aol o 85,0 cp plia W jene 32 ,b e ol
o) axy ade 55 o adizels 5 oUl Lals 25Ty OV 21 5 ode oo

Y0 2 Yz (S W) s ol iedl g B ) SISYY (hie ol cpll) e [6]

B oLl podll O3 paly clodall ol STy JU ade iy aiilany o3l 8,15 Comind B £ 0 B ol of ol oy sl By
Tl an gy 4 W e edae Tl W A1 Jren OF ol e | g ade dlll o Wil 4 W) P8 B ek 0T 6 S g B At
A A3 Bzl a Skl aeis b e Jgemn Miag Jladdl oF JB ol 1Ag) el a0 5T 0 8l Lo oLl 3 oy JU IS U si
Jasdl\.»i.éLJSWAJUQLMJMUOMJJV{JQUKJ\&“.LZMUBJGSJ}-U@}}C)W&PL\J\w&‘ww)ugcj\ﬁmy,(..@-S
.%JM\J@}L(}:}J&M\JW}AL}:});L}-J@E\;\.;:u'\.gw‘dujqbUﬁ'@bﬂow&ﬂcb‘jwéj)wowodi
i az S adlST g5l rabnedd dans 1a JB g wggn o8 SIS Rl Jal ol pLadl jes ol 0 Ly

23 MEMBACA MAKNA. .



KH. MA Sahal Mahfudh TS




Kesenjangan antara Feodalisme

dan Rasa Cinta serta Ta'dhim dalam Pesantren
Oleh : Thoyib Dakhia Rusdan

Suara berisik shubuh baru saja berhenti
menggema, udara yang seirama dengan air,
dingin tembok mengembun, para santri
bergegas menuju mushola dengan baju dan
sarung kusut yang gak pernah disetrika.

Diantara mereka, ada rafli lagi duduk manis,
santri baru yang masih canggung dengan
lingkungan pesantren yang banyak aturan.

" cepat, kalau telat dihukum pengurus entar!"
bisik temannya, Rudi.

Rafli ngangguk, meskipun geremeng dalam
kalbunya, kenapa para santri malah takut
sama pengurus harusnya kan takut sama
Allah doang.

Berjalannya hari, Rafli mulai heran karena
dipesantren bukan hanya hormat kepada ilmu
dan akhlak tapi karena darah pesantren, seperti
anak kyai, keponakannya, dan juga semua
keluarga besarnya, semuanya diatur mulai dari
tempat duduk, bahkan yang berhak memegang
sapu atau mikrofon pengajian

" santri biasa harus ngaca kita ini siapa" kata
senior

Kata-kata itu menganjal dikalbu rafli, niatnya
kepesantren cari ilmu, malah diajari yang aneh-
aneh, tiap hari diajari akhlak dan adab "kalau
sama yang lebih senior dan semua kyai dan
keluarga beliau harus cium tangan" kata
seniornya. Rafli hanya tersenyum mendengarnya.




Suatu ketika, Rafli memberanikan diri
tanya sama ustadz Hanif, Musyrif muda
yang dikenal terbuka dan baik hati.

"ustadz" ujarnya setelah ngaji. "kenapa
dipesantren harus ada kesenjangan
kasta sih? "

Ustadz Hanif menjawab dengan
lembut" Nak, ilmu tidak berkembang
dihati yang tertindas,terdholimi akan
tetapi ilmu tumbuh dihati yang
merdeka."

Tahun demi tahun berlalu Rafli lulus,
kemudian menjadi Guru agama dipesantren
kecil didesanya sendiri, yang dulu ia kira
feodalisme ternyata bentuk rasa cinta dan
ta'dhim khususnya kepada para guru dan
keluarga besar durriyah kyai.

Dihadapan para santri  Rafli  selalu
mengajarkan satu kalimat:

" Hormati karena ilmunya bukan karena
hartanya, begitu juga hormati keluarganya
karena ada keberkahan disitu dan jangan lupa
Taatlah pada kebenaran,bukan karena takut
senior,jabatan, bahkan nasab."

Pesan moral:
Pemahaman feodalisme dalam pesantren pure kesalahpahaman, karena dalam
pesantren tidak ada feodalisme melainkan bentuk rasa cinta dan ta'dhim kepada orang
yang berhak atas kita termasuk karena garis nasab.

L e A A AR e e i o




'f:? / ¢ p @

Ot Yy Plessal Feis Jfeses:

Kutundukkan pandang di hadapan sang guru Menata sandalnya, mengharap restu
Bukan merendah laksana budak tak berdaya

Hanya sebatas adab pada sang pembawa pelita.
Kuseduh kopi di keheningan pagi
Menyimak dawuh-nya yang menyejukkan hati
Kuturuti perintah, bukan karena takut murka
Tapi mengharap berkah dari ilmu yang ia bawa.
Dia, sang Kiai, penyambung lidah risalah
D1 dadanya tersimpan amanah
Kami merunduk bukan pada sosok dan raga

Tapi pada ilmu warisan yang ia jaga.

Namun di luar, terdengar suara sumbang
"Lihatlah," kata mereka, "zaman yang timpang!"

"Ttu feodalisme berselubung agama,

Kultus individu, kepatuhan yang buta."
Mereka melihat kami sebagai hamba sahaya
Dan sang Kiai laksana raja diraja L@
Mereka tak paham arti ta'dzim dan khidmat ‘J -
Yang mereka lihat hanyalah hierarki dan pangkat. 2
Padahal di hati, tak ada niat menyembah e -
Hanya ingin berkah agar hidup tak salah arah .
Biarlah mereka menuduh kami feodal
Niatku tulus, kan kujaga agar tak pudar.
Sebab berkah itu tak tampak di mata
[a tersembunyi dalam tulusnya sebuah cinta

Cinta pada ilmu, lewat hormat pada pembawanya.




%/LM @%W%

Ok Pldmend fhtor P

mataku mengembara seperti hujan sore itu

D1 tempat yang ramai

Diriku di pojokan ¥
Oleh hingar bingar skenario kehidupan

Sekecil semut pun tak ada yang peduli
Padahal racun di tubuhku hampir menguasai
' Aku hanya bisa pasrah

Sebab adalah takdir dari tuhan
Atas apa yang ku lakukan

Semoga hujan ini bisa membersihkan tubuh

Dari racun yang selama ini menempel di tubuh




Ot Jpoaleatifore Firi £lpsidins

Terompah pak tua Segera kusadari
Celah reranting menaburkan tempias Guru.
Petrikor menguar semerbak Kakimu tampak sembab
Hujan turun sore tadi Semestinya orang seusiamu
Dari ujung lorong hanya duduk-duduk di teras rumah
terdengar meniup ubi hangat
kletak-keletak mengalun bergantian sembari membaca koran
Suara terompah tua atau sekadar memandangi
D1 atas lantai tanah orang-orang berlalu-lalang
Memancarkan sampai hari berganti

semburat kilau teduh
Seperti fajar yang menghangatkan Sementara engkau

napasmu kian pendek

Seketika tersengal-sengal
Sudut mataku basah Sesekali batuk
Menjadi liur air terjun Langkahmu
Kala muncul bayangan dari lorong tertatih—tatih
Pria tua berbadan rapuh Musabab bertambah hari
menenteng buku usang Semakin ribuan kami
Berjalan lambat Tidak berhenti bergelayutan

Tertatih-tatih pada sarung lusuhmu




24

22 8 6

21

25

Menurun:
1. Nilai yang diajarkan agar santri mampu hidup tanpa bergantung
3. Sistem penghormatan berdasarkan lama tinggal di pesantren
8. Sikap tunduk kepada perintah guru atau kyai
9. Daya tarik spiritual yang membuat orang segan
15. Kebiasaan yang diwariskan turun-temurun di pesantren
16. Sikap taat aturan yang wajib dijaga santri
18. Sistem sosial yang menekankan hierarki dan ketaatan
22. Sikap rendah hati terhadap guru dan sesama
24. Pemimpin spiritual dan pusat otoritas dalam pesantren

Mendatar:

Kendali atas keputusan dan kehidupan sosial di pesantren

Pembaruan pesantren tanpa meninggalkan nilai-nilai Islam

Sifat pemimpin yang disegani karena wibawa pribadi

Struktur berlapis dalam sistem sosial pesantren

Lembaga pendidikan Islam tradisional

Bentuk loyalitas santri kepada kyai setelah menuntut ilmu

Upaya memperbarui sistem agar lebih terbuka dan egaliter

Sikap berpikir rasional yang kadang dianggap melawan tradisi

Hubungan timbal balik antara atasan dan bawahan yang bersifat personal
Hubungan antara kyai, santri, dan masyarakat sekitar

. Tempat bersama bagi para santri untuk belajar dan hidup komunal

Kekuasaan formal maupun simbolik seorang pemimpin
Keberkahan yang diyakini muncul dari ketaatan kepada guru
Kesetiaan mutlak terhadap kyai atau lembaga

Murid yang menimba ilmu agama di pesantren

Tempat tinggal santri di lingkungan pesantren

30



4% PRADIPTA

gl

~= BANIN




